

SABER-E-SAKINA  
www.sabrat.net



تصنیف

علامہ محمود ابو ریه (مصر)

ترجمہ

سید محمد موسیٰ رضوی

تھرثافی

بیہقی حسین مرتضی

## اکادمی عطہ انسانیت

انسان عظیم ۱۴۰۴ء

تنویر منزل ۳۸۱۔ نیاقت آباد۔ کراچی



یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون، ملک مقیم ہیں  
مومنین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے ہیں۔

منجانب۔



سبیل سکینہ

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان



۷۸۶

۹۲-۱۱۰

یا صاحب الْوَمَانِ اور کشمیٰ



# لپک یا حسین

نذر عباس  
خصوصی تعاون: رضوان رضوی

اسلامی کتب (اردو)

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

SABIL-E-SAKINA  
Unit#8,  
Latifabad Hyderabad  
Sindh, Pakistan.  
[www.sabeelesakina.page.tl](http://www.sabeelesakina.page.tl)  
[sabeelesakina@gmail.com](mailto:sabeelesakina@gmail.com)

Contact : [jabir.abbas@yahoo.com](mailto:jabir.abbas@yahoo.com)

<http://fb.com/ranajabirabbas>

NOT FOR COMMERCIAL USE



شیخ البصیرہ

اول ۱۳۹۸ھ / ۱۹۷۹ء

نام کتاب

طبع

مؤلف

ترجمہ

اهتمام

پیشگش

طابع

مشیخ محمود ابو ریسہ (مصر)

سید محمد محتد موسیٰ رضوی

انصار حسین و اسٹاف

امیر عمل سجت

الشہد پرنٹنگ آیجنسی

امم لیاقت آباد کراچی

ابن حسن پرنٹنگ پرلیس کراچی

قیمت : ۲۰/- روپیہ

طباعت

ناشر

# اک اکاظہ نت سائنس

امم لیاقت آباد کراچی

jabir.abbas@yahoo.com



jabir.abbas@yahoo.com



## ترتیب

- ١- عرض ناشر
- ٢- پیش لفظ
- ٣- تقریظ
- ٤- نگاہ اولین
- ٥- مولف کتاب
- ٦- مأخذ کتاب
- ٧- مقدمہ
- ٨- سر آغاز
- ٩- ابو ہریرہ
- ١٠- ابو ہریرہ کے نام میں اختلاف
- ١١- ابو ہریرہ کا سلسلہ نسب اور انکی پروفیشن
- ١٢- خبر میں پیغمبر کے حضور ابو ہریرہ کی شرفیتیاں
- ١٣- پیغمبر اکرمؐ سے ابو ہریرہ کی مصاحبত کا سبب
- ١٤- ابو ہریرہ کی زندگی بعد اسلام
- ١٥- صفت میں ابو ہریرہ کی سکونت
- ١٦- صفت میں ابو ہریرہ کی بسراوقات
- ١٧- ابو ہریرہ اور حضرت جعفر بن ابی طالبؑ
- ١٨- ابو ہریرہ کی شکم پروری
- ١٩- شیخ المضیرو

- ۲۰- حدیث "من غیاثت من س حیا" ۹۵
- ۲۱- "النصرا خاک ظالمیا و مظلومہ" ۹۶
- ۲۲- ابو ہریرہ کی شوخیاں۔ ۹۷
- ۲۳- ابو ہریرہ بھریں میں اور ان کی پیغمبر اکرم کے ساتھ مصاہبت۔ ۱۰۲
- ۲۴- ابو ہریرہ کا تجہیل عارفان۔ ۱۱۰
- ۲۵- ابو ہریرہ کعب الاحرار سے نقل حدیث کرتے ہیں۔ ۱۱۲
- ۲۶- حدیث "نیل، سیجون اور فرات بہشت کی نہریں ہیں" ۱۱۴
- ۲۷- ان نہروں کا بہشت سے جاری ہونا ایک قدیم افسانہ ہے۔ ۱۱۶
- ۲۸- حدیث "خداوند عالم نے زمین کو سیفے کے دن خلق کیا" ۱۲۱
- ۲۹- ابو ہریرہ کی رولیت شدہ احادیث ناقابل اعتبار ہیں۔ ۱۲۴
- ۳۰- حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا ابو ہریرہ کو تازیانے لگانا۔ ۱۲۹
- ۳۱- ابو ہریرہ کی کثرت احادیث۔ ۱۳۲
- ۳۲- کس طرح ابو ہریرہ اپنے آپ کو من مانی روایات کا حقدار سمجھنے لگے۔ ۱۳۴
- ۳۳- صحابہ کا ابو ہریرہ سے انسکار اور ان کی عیوب جوئی۔ ۱۳۸
- ۳۴- حدیث "من اصبع جنبی فلا صوم له" ۱۳۱
- ۳۵- میرے دوست نے کہا اور میں نے اپنے دوست سے سُنا " ۱۳۴
- ۳۶- حضرت عمر رضی اللہ عنہ، حضرت عثمان رضی اللہ عنہ، حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ اور مولا علیؑ نے یہ کی تکذیب کی ۱۳۴
- ۳۷- حدیث "شعر" ۱۵۰
- ۳۸- حدیث "لا عدوی ولا طیرہ ولا هامہ" ۱۵۲
- ۳۹- ابو ہریرہ پر تابعین کی تکتہ چینی اور ان کا انتقاد۔ ۱۵۴
- ۴۰- ابو ہریرہ لوگوں کی تفصیل کا نشاذ بنتے۔ ۱۶۲
- ۴۱- ابو ہریرہ کا اعتراض کہ لوگ ان کی تکذیب کرتے ہیں۔ ۱۶۳
- ۴۲- اسلام میں متهم ہونے والا پہلا راوی۔ ۱۶۶
- ۴۳- پیغمبر اکرم پر حجوث بولنے والے کی سزا۔ ۱۶۸

- ۴۹۔ خالد بن ولید رضی
- ۴۰۔ ابو ہریرہ حضرت عثمان رضی کے بعد اُبھرے
- ۳۹۔ وہ اوقاعات اور جنگیں جس میں ابو ہریرہ نے شرکت نہیں کی اور ظاہر کیا کہ وہ ان میں شریک تھے۔
- ۳۸۔ ابو ہریرہ کی روایات کے چند نمونے
- ۳۷۔ حدیث "مگس"
- ۳۶۔ مکہمی کی پہنچا مامہ آرائی
- ۳۵۔ اکابرین صحابہ کی نقل کردہ روایات
- ۳۴۔ حضرت ابوبکر رضی کی روایات
- ۳۳۔ حضرت عمر رضی کی بیان کردہ روایات
- ۳۲۔ حضرت علیؑ کی روایات
- ۳۱۔ حضرت عثمان کی بیان کردہ روایات
- ۳۰۔ زبیر بن عوام رضی
- ۲۹۔ عبد الرحمن بن عوف رضی
- ۲۸۔ سعد بن ابی وقاص رضی
- ۲۷۔ ابی این کعب رضی
- ۲۶۔ زید بن ثابت الانصاری رضی
- ۲۵۔ سلمان فارسی رضی
- ۲۴۔ وہ اکابر صحابہ جنہوں نے پیغمبر اکرمؐ سے کوئی روایت نہیں کی۔
- ۲۳۔ ابو ہریرہ کے پارے میں ایک محل گفتگو۔
- ۲۲۔ خاتمه کلام
- ۲۱۔ ایک اہم گفتگو
- ۲۰۔ ضمیمہ
- ۱۹۔ فرمان نبویؐ برائے سلمان فارسیؐ (المجوسی)

- ۳۳۔ ابوہریرہ تدليس سے کام لیتے ہیں۔  
 ۳۴۔ حکم تدليس۔  
 ۳۵۔ تدليس اور مدلسین۔  
 ۳۶۔ تدليس شدہ حدیث  
 ۳۷۔ حدیث مرسل  
 ۳۸۔ ابوہریرہ دیگر صحابہ کے مانند نہیں ہیں۔  
 ۳۹۔ رجال حدیث کی نقیضن گوئی۔  
 ۴۰۔ ابوہریرہ کی بنو امیہ سے والستگی۔  
 ۴۱۔ عوام الناس اور معاویہ  
 ۴۲۔ ابوہریرہ اور معاویہ کی پیروی۔  
 ۴۳۔ ابوہریرہ بی امیہ کی حکومت میں کس طرح شامل ہوئے۔  
 ۴۴۔ حدیث "بسط ثوب"۔  
 ۴۵۔ ابوہریرہ کے حافظہ کی کمزوری۔  
 ۴۶۔ حدیث "دعائین"۔  
 ۴۷۔ حدیث "مزود"۔  
 ۴۸۔ آل ابن العاص اور تمام بن امیہ کے حق میں ابوہریرہ کی خدمات  
 ۴۹۔ معاویہ کا رُخ زیبا  
 ۵۰۔ ابوہریرہ حضرت علیؓ کی بدگوئی میں احادیث جعل کرتے ہیں۔  
 ۵۱۔ ابوہریرہ بے لئے بنی امیہ کی امداد اور بخشش  
 ۵۲۔ ابوہریرہ کی سن پروری اور خوشگذرانی  
 ۵۳۔ مجرین کی حکومت میں ابوہریرہ کی سیرت  
 ۵۴۔ والیوں کے انتخاب میں حضرت عمرؓ کا طریقہ کار  
 ۵۵۔ دیانتدار والیوں کی چند مثالیں  
 ۵۶۔ حذیف بن الیمان  
 ۵۷۔ سلمان فارسی

## شانق



نیاں تک پڑھ لے اور اپنے بیوی کے ساتھ ملے جائے۔  
جس بھائی کے ساتھ اسی طبقے کا لئے، اسی طبقے کا اٹھنے کے  
لئے بھائی کے ساتھ ملے جائے۔ میں مالک مصطفیٰ علیہ السلام کے  
پھلان ملائیں اور اس کا دست لیف بھیں۔ الگ انہیں اُنہوں نے ملے  
لیں۔ لیکن وہ خوبیاں کیے۔ اُپ تک پہنچنے والے اُنہوں نے ایک دن  
والدکارا اپنی طرف اپنے فکر پر یعنی میرے اپنے ایک اخ نے  
بھی۔

میرے پتکے میں ملے جائے۔ اس کا دست لیف بھیں۔ اس کے بعد میرے  
تنہیں ملے جائے۔ اس کا دست لیف بھیں۔ اس کے بعد میرے  
شترے ملے جائے۔ اس کا دست لیف بھیں۔ اس کے بعد میرے  
شاپنچے۔ اس کا دست لیف بھیں۔ اس کے بعد میرے  
کپڑے۔ اس کا دست لیف بھیں۔ اس کے بعد میرے  
پیچے۔ اس کا دست لیف بھیں۔ اس کے بعد میرے

ابتدائیں



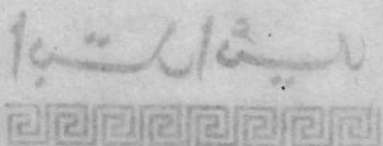
# عرض ناشر

\* \* \*

قاری سے یہ بات پو شیدہ نہیں ہے کہ اس زمانے میں کسی کتاب کا پیش کرنا کس قدر دشوار ہے مگر حادث زمانہ کا مقابہ بھی بہر حال اہل حق پر واجب ہے۔ زیر نظر کتاب علامہ محمود ابو ریه کی تالیف ہے جسکا ترجمہ جاپ سید محمد موسیٰ رضوی صاحب نے اپنی گوناگوں مصروفیات کے باوجود انہیان لگن، کاوش اور جانشنازی سے کیا اس کا اندازہ قاری کو کتاب پڑھنے کے بعد خود ہی ہو جائیگا زیر ترجمہ پر نظر ثانی کا اہم فرضیہ سید حسین مرتفع ایم اے، ریسرچ اسکار نے انجام دیا ہے۔

لیکن قاری کو بخوبی علم ہے کہ صرف ان مراحل سے گزرنے کے بعد کتاب زیور طبع سے مزین نہیں ہوتی اس اہم اور ~~مکمل~~ منزل سے گزرنے میں ہماری معاونت جناب امیر علی ساجن صاحب نے کی۔ جناب امیر علی ساجن صاحب اگر ہماری ہمت افزائی نہ فرماتے تو شاید یہ کتاب آپ کے ہاتھوں تک نہ پہنچتی۔ سچ ہے کہ اللہ نیک کام کے لئے اپنے بندوں میں جس کو چاہتا ہے چن لیتا ہے۔ ہماری دعا ہے کہ اللہ ذکر حم الرحم محتشم امیر علی ساجن صاحب کو اپنے لطف و کرم سے مزید نوازے۔

ناشر



## پیش لفظ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

جب دنیا میں اسلام کی صبح صادق طلوع ہوئی تو اللہ کی بات اور بنی کی ذات بس یہی وہ حقیقتیں تھیں جو دین الہی کا علمی سرہایہ قرار پائیں۔ آئتیں اتری رہتی تھیں اور صاحب "وما ينطق عن الهوى" ان کی توضیح و تشریح فرماتے جاتے تھے۔ کبھی زبان سے، کبھی عمل سے اور گاہے کسی کے قول و فعل کے بارے میں رضایت مندانہ خاموشی کے ذریعے۔

خدائی کتاب اور رسولؐ کا خطاب، کہنے کو تو دوچار لفظ ہیں مگر ان ہی چند لفظوں میں اسلام کے متاع دین و دانش کی آنماق گیر تاریخ چھپی ہوئی ہے! وحی الہی یا قرآن کریم گفتار و کردار رسولؐ یا مجموعہ حدیث و سنت عقائد اگھی کے وہ سرچشمے ہیں جن سے تمام علوم اسلامی کے دریا موجود ہوئے!

پیارے بنی نے کبھی فراز منبر سے معرفت کے پھول بر سائے کبھی محراب مسجد میں خلوص کے بے مثال سجدے بسائے۔ دوستوں کی محفل میں بیٹھے تو ان کے دل کی ساری کدوڑیں دور کر کے آگے بڑھے۔ کبھی لوح و قلم کی حفاظات کا انتظام گاہے تیغ و علم کی بلندی کا اہتمام!

غرض کر نفس نفس اور قدم قدم حضورؐ کے وجود گرامی کی ہر جنبش اور ذات اندس کے ہر انداز سے علم کے سوتے پھوٹے اور عمل کی روشنی معین ہوئی۔

یعنی تفسیر کی طرح بڑی فتح کا ظہور ہوا، امن و ترقی کے سانچے بنے، دفاع

داستحکام کے اسلوب سامنے آئے اور سب سے بڑی بات یہ کہ کائنات لشیری  
ایک انقلاب آفرین سیرت اور ایک تاریخ ساز دور سے متعارف ہوتی۔  
حضور اکرمؐ کے بعد آپ کے باصلاحیت جانشینوں نے ان آثار جلیلہ کو اپنے کلیجی  
سے لگایا اور پھر خون جگرد سے کرانجیں اس سلیقے سے چھیلا یا کہ سلسلہ حدیث کے  
ہر نقش جمیل نے ایک مستقل اور وسیع علم کی صورت اختیار کر لی!  
اسلام کے خزانہ عامرہ میں دانش دینش کے لعل و گہر ملتے ہیں، وہ سب  
حدیث کی بدولت ہیں۔ حدیث نہ ہوتی تو خدا جانے ہم کتنے بڑے سرمائے سے  
محروم ہو جاتے!

مگر ان تمام حقائق کے باوجود حدیث پر بہت کڑے وقت آئے، بڑی سخت  
افتاد پڑی۔ چشم فلک نے ایک وہ درود لیکھا کہ اس نوع سخن پر زبان کٹتی تھی کسی کی  
مجال جو حدیث کا نام لے سکے! پھر اس پر کام کرنے کا کیا سوال پیدا ہوتا ہے؟  
البتہ چند گھنے چنے لوگ تھے جیہیں تلوار کے پانی میں نندگی کی موجیں نظر آتی  
صحیں۔ لبس وہی اس متاع پے ہےاپنی جانیں چھڑ کتے رہے۔  
ایمان کی بات یہ ہے کہ اگر یہ سراپا اہم اور بہت تن خلوص ہستیاں نہ ہوتیں تو  
پھر حدیث کا خدا ہی حافظ تھا۔

اور یعنی اب دوسرا رخ بھی ملاحظہ کیجئے۔ یا تو حدیث پر پابندی کا یہ عالم  
کرنے کوئی لکھنے پڑھنے سننے نہ سنائے۔ بڑے بڑے حافظان حدیث دن بھر  
منہ سیئے رہتے۔ پھر بھی راتوں کو عتاب دسترا کے سمجھائیں خواب دیکھتے! اور  
جب حالات نے پٹا کھایا تو معلوم ہوا کہ پورے بلاد اسلامیہ میں "حدیث سازی"  
کے بے شمار کار خانے لگ گئے ہر شہر میں رالیوں کی ریل پیل ہو گئی اور رکھی گئی اغوار  
قردشی کی دکانیں سچ گئیں!

یا اللہ! یا بآن بے نمکی دیا باین شورا شوری! خیر! وقت کی یہ انوٹ  
ایسی نہیں تھی جو قابل ہنم رہتی۔ بالآخر لوگوں کو معلوم ہو گیا کہ حکومت کی نواز شر

ذ اس شبہ کو کلیدی صنعت کا درجہ دیا ہے اور سیاست کی کرم فرمائیوں سے بھی روایتوں کی پیداوار میں دن دونی رات چوگنی ترقی ہوئی ہے!

اس عہد کی ایک اور قابل ذکر خصوصیت یہ کہ پیشہ و رادر تربیت یافتہ رالیوں نے نوبہ نو حدیثیں ڈھانے میں توجیرت انگریز حد تک چھکی کی صفائی دکھائی تھی۔ غصب یہ کہ ان آفت کے پر کالوں نے ہزاروں حدیثوں کے ساتھ کوئی ڈیڑھ سو صحابہ بھی گھر ڈھانے اور طرفہ تماشہ یہ کہ ان کے بیسیوں کردار اور کارنا میں بھی تخلیق کر لیئے! مگر حیرت ہے کہ ان روح فرسا اقدامات کے خلاف کوئی محاذ نہیں لگتا۔ کوئی آزاد نہیں اٹھتی! آخر کیوں ہے شاید اس لیئے کہ یہ عوامی سطح کا سنتہ نہیں تھا اور خاص لوگ ارباب اقتدار کی دلچسپیوں کا احترام واجب گردانے ہوں گے۔ بعض علماء نے توجیہ و تاویل کا سہارا لایا ہوگا اور کچھ دانشوروں نے یہ کہ کہ کر چپ سادھی ہو گی کہ ہے

جو چل ہے آپ کا حسن کرنمہ سارکرے

لیکن وہی محافظ جماعت اور قدر شناس گروہ جس نے اپنا خون لپینہ ایک کر کے ذخیرہ حدیث کو بیامیٹ ہونے سے بچایا تھا اس صبر آزمائی موقع پر بھی کام آیا۔ یعنی امت مسلمہ میں آثار نبویؐ کی عظمت، اہمیت اور تقدس کے احساس کو زندہ کیا اور ساتھ ہی ساتھ وہدایت کے اس عظیم اثنائے کو کانت چھانٹ کرنے دغل فضل، ترمیم و تحریف سے محفوظ رکھنے کا شعور بھی پیدا کر دیا۔

یہ خلوص و فدویت میں رچی ہوئی جماعت وہ تھی جس کے راس و رئیس

”باب مدینۃ العلم“ امیر المؤمنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام تھے۔ ہاں! یہ علی ہی تھے جنہوں نے جمع و تدوین حدیث کی بنیاد ڈالی اور حکومت کی پرداام کئے بغیر بار بار یہ اعلان فرماتے رہے کہ ”علم دوالش کو قلمبند کرلو“ نیز علی ہی نے حدیث کی قدر و قیمت سمجھنے کے لئے مسلمانوں کو یہ وقیع نظر یہ عطا فرمایا کہ ”تادان لوگ تو رداشت تک پہنچ کر رہ جاتے ہیں مگر داشمند کا ذہن درایت کی بلندیوں کو

چھوتا ہے۔

مکتب علویٰ کے اس انداز تبلیغ و تلقین کا یہ اثر ہوا کہ وہ کلمہ گوجو ہر سیاسی خرافات کو پیغمبر خدا مکی بات سمجھ کر سرتسلیم خم کرنے کے عادی ہو گئے تھے وہ جاگ گئے اور کسی قول کو قبول کرنے سے پہلے اسے جانچنے پر کھنے اور اس کی اصل و حقیقت معلوم کرنے پر اتر آئے۔ اور پھر رفتہ رفتہ یہ جذبہ یہاں تک بڑھا کہ صاجان فکر و نظر نے روایت کی ساخت اور راوی کی شاخت کیلئے قاعدے قانون بنادیے!

اس تمام علمی جدوجہد سے چہاں علم حدیث میں قیامت کا نکھار آیا وہاں والش متدوں میں کلمہ حق کہنے کی سمجھی غیر معقول جرأت پیدا ہو گئی! جو لوگ شخصیتوں سے مرعوب رہتے تھے جرح و تعدیل کے اصول نے اخھیں تو انکی بخش دی۔ اور اس تو انکی سے زبان و قلم میں بے باکی آگئی! اور اس بے باکی نے زندگی کے ہر شعبہ کو اپنی گرفت میں لے لیا۔

چنانچہ علماء کا یہ شعار بن گیا کہ وہ ہر معاملہ کا احتساب کرنے لگے اور ہر مسئلہ پر تفییدی نگاہ ڈالنا شروع کر دی۔

سید جمال الدین افغانی اس مزار کا بہترین مظہر تھے اور جامعہ ازہر میں بخوبی نے جونکری تربیت کی مہم شروع کی تھی شیخ محمد عبدہ مرحوم اس کا عظیم شاہکار ثابت ہوئے پھر ان کے شاگردوں میں شیخ مصطفی عبدالرازاق اور شیخ محمد مصطفی امراعنی کی شخصیتی ابھریں تو شیخ عبد الجید سلیم نے ان ہی سے فیض حاصل کیا۔ پھر شیخ محمد شلتوت کو یہ شرف حاصل ہوا کہ وہ شیخ عبد الجید سلیم کے حلقو درس میں شامل ہو کر اپنے جو ہر دکھائیں۔ شیخ محمود ابو ریا شلتوت ہی کے شاگرد رشید ہیں اور شیخ المفیرہ ابو ہریرہ آپ ہی کی علمی کاوشوں کا نتیجہ ہے۔

یہ ٹھیک ہے کہ ابو ریا نے حق گوئی دے بے باکی اپنے اسلام سے درست میں پائی تھی، مگر حرف حق بلند کرنے کے لئے بڑے دل جگد کی ضرورت ہوتی ہے اور یہ لمحت بھی انھیں حاصل تھی۔ شیخ ابو ریا نے اپنی اس وقیع تصنیف میں جس جرأت و ہمت کا مظاہرہ کیا ہے بہت کم لوگوں سے اس کی توقع کی جا سکتی ہے۔ چنانچہ وہ خود "احادیث

عائشہؓ کے مصنف علامہ سید مرتضیٰ عسکری مدظلہ سے مقاطب ہو کر اس حقیقت

کی نشاندہی کرتے ہیں کہ:

”میں نے اس میدان میں قدم رکھ کر بڑے کڑوے گھونٹ پئے ہیں۔ آپ

بھی میرے ہمسفر ہیں۔ خدا کرے کہ استقامت و پامردی ہمیشہ آپ کے

ساتھ رہے۔“

شیخ المفیرہ پڑھنے کی چیز ہے۔ اور اس کو سمجھنے کی ضرورت ہے۔ عزیزم سید محمد موسیٰ رضوی نے اس کا ترجیح کر کے ذوقِ سلیم کا بیوت دیا ہے۔ رضوی صاحب کو علم اسلامی میں بھی دستگاہ حاصل ہے اور وہ لبانیات پر بھی غاصی قدرت رکھتے ہیں۔ اس لئے تو جسم میں بڑی خوبیاں ہیں۔

خداوند عالم ان کی توفیقات میں مزید اضافہ فرمائے اور ہماری یہ بھی دعا ہے کہ وہ ہمیشہ علمی مشاغل میں منہمک رہیں۔

سید ابینے حسن تجفی

رئیس دانشگاہ اسلامی۔ کراچی

ت قیمت الاربیل و ملکه لر لعن اتفاقیه که میگذرد  
لیست این دلخواه:

پا-یادچشمیه، گاهی خیال از زن ایشان را

دلب آشیانه، پیوه تلقنه ایشانه - یعنی خوبیه ایشان

چشمیه

پسر ایشان - جسته هایی که ایشان دارد - چیزی که نمیتواند  
بدهد راهی شود - چیزی که ایشان را میگذراند اند که همان چیزی است  
که ایشان را بگزید لذت یابد، این ایشان را میگذراند، ایشان را میگذراند  
- یعنی ایشان را بگزید چنانچه ایشان را بگزید

لعن ایشان را بگزید لعن ایشان را بگزید لعن ایشان را بگزید  
ایشان را بگزید لعن ایشان را بگزید لعن ایشان را بگزید

ت عجیب ترین این ایشان  
پا-یادچشمیه

# حدیث کی سرگزست

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

پروردگار عالم کی محمد و شنا اور رسول والیبیت رسول علیہم الصلوٰۃ والسلام پر

درود سلام :-

”قدان حکیم“ کے بعد مسلمانوں کے لئے سب سے محترم، سب سے زیادہ قابل توجہ اور واجب الاتباع چیز ”حدیث“ ہے۔ ہم یہاں ”حدیث“ کے مفہوم سے بحث نہیں کر رہے ہیں کیونکہ یہ بات اس وقت ہمارے موضوع سے خارج ہے، یہاں تو ہمیں صرف اتنی سی بات کرنا ہے کہ ”حدیث“، ”تفہ اسلامی“ کا دوسرا ہم مآخذ اور حکم قرآنی کے مطابق تمام مسلمانوں کے لئے واجب الاتباع ہے، کیونکہ ”حدیث“ کے بغیر ”قرآن حکیم“ کا سمجھنا اور اس کے احکام پر عمل کرنا ناممکن ہے، چنانچہ ارشاد باری ہے :-

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا لِيَطْعَمَ يَادِينَ أَنَّهُ لَهُ

”ہم نے کسی کو رسول کو اس کے علاوہ اور کسی مقصد کے

تحت نہیں بھیجا کہ خداوند عالم کی اجازت سے اس کی اطاعت کی جائے“

مَنْ تَطْعَمَ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَى عَالَمَهُ

”جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے خداوند عالم کی

۸۰ آیت (۲۳) سورہ نبی ملک ۴۹ آیت (۲۳) سورہ نبی ملک

اطاعت کی"

اس لئے اے رسول ان لوگوں سے کہہ دیجئے کہ :-

قُلْ إِنَّكُنْتُمْ تَجْبُونَ اللَّهَ فَإِنِّي عَوْنَىٰ يُحِبِّبُكُمُ اللَّهُ ۝  
اگر تم لوگ اللہ عز وجل سے محبت کا دم بھرتے ہو تو میری  
پیر وی کرو اللہ عز وجل تمہیں چالہنے لگے گا؛  
کیونکہ اس کا حکم ہے کہ :-

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ  
وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ۝

"لے صاحبان ایمان! اللہ عز وجل کی اطاعت کرو  
اور رسول کی فرماداری اختیار کرو اور ان میں سے کسی ایک  
کو بھی ترک کر کے) اپنے اعمال ضائع نکرو"  
اور اس کا یہ حکم اس لئے ہے کہ :-

وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهُوَىٰ ۝ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ ۝

"رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوئی بات اپنی خواہش  
سے کہتے ہی نہیں، وہ توجہ کچھ کہتے ہیں وہ قطعی طور پر مسوائے  
اس وحی کے کچھ ہوتا ہی نہیں جو ان پر خداوند عالم کی طرف سے  
نازل کی جاتی ہے"

یہی وجہ تھی کہ حضور ختمی مرتبت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جہاں "قرآن حکیم" کی حفاظت  
کے سلسلہ میں یہ اہتمام کیا کہ ہر آیت کو نازل ہوتے ہی اصحاب کے حافظوں میں محفوظ  
کروانے سے پہلے اس کو تحریری صورت میں محفوظ کرانے کے سلسلہ میں سختی اور پابندی  
اختیار کی دیں حدیث کے سلسلہ میں اصحاب کو بار بار محظا طار ہٹنے اور اس سے محفوظ کرنے

۳۱ سورہ آل عمران، ۳۲ سورہ مُحْمَّد (۵۲)، ۳۳ سورہ بِحْر (۵۳)، ۳۴ سورہ نجم (۵۴)

کی جانب متوجہ رہئے کی شدید تاکید فرمائی اور ایک طرف ہے۔

”فَلِيَبْلُغِ الشَّاهِدُ الْعَالَمُ“ ۷۰

”جو لوگ سامنے موجود ہیں وہ ہمارا پیغام ان لوگوں کے

پہنچا دیں جو اس وقت یہاں نہیں ہیں۔“

فیند ہے۔

”قَيْدُ دُوَّالِعِلْمِ بِالْكَلْتَابِ“ ۷۱

”تحیر کے ذریعہ علم کو محفوظ کرلو۔“

جیسے احکام جاری فرمائے مسلمانوں کو حفاظت داشاعتِ حدیث کی طرف توجہ دلائی اور دوسرا جانب نظر یہ کہ امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کو ”صحیفۃ علی علیہ السلام“ کے نام سے مشہور ہونے والی مفصل ”اماں“ املاء کر دایی جو تمام احکام شریعت پر محیط تھی، بلکہ دوسرے معتمد اصحاب کو سبھی احادیث محفوظ کرنے اور انہیں اہل لوگوں تک پہنچانے کے لسلے میں ایسی تربیت دی جس کی بنار پر خود عہد بنوئی میں اس ”اماں“ کے علاوہ منذ مسلمان محری رضوان اللہ علیہ صحیفۃ ابوذر رضوان اللہ علیہ منذ ابوذر رضوان اللہ علیہ اور حضرت ابو رافع رضوان اللہ علیہ کی ”کتاب السنن والا حکام“ جیسی کتابیں وجود میں آئیں ۷۲

لیکن، اسلام اور رسول اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی مسلسل کامیابیوں سے

۷۰ ابن شعبہ حراقی رحمۃ اللہ تخفف العقول ص ۳۷

۷۱ ابن شعبہ حراقی رحمۃ اللہ تخفف العقول ص ۳۶

۷۲ آغا بزرگ رحمۃ اللہ: الذریعہ ج ۲ ص ۳۰۶ - ۳۰۷ دایی داود: سنن ج ۲ ص ۲۹۱ و کلینی

رحمۃ اللہ: المکافی ج ۱ ص ۱۸۳ و ۱۸۵ - ۱۸۸ دوسلم: صحیح ج ۱ ص ۲۲۲ و ۳۵۹ و ۳۶۰ و ج ۲ ص ۱۶۱ و بخاری

رحمۃ اللہ: رجال ص ۲۵۵ تفصیلات اور حوالوں کے لئے حین: شبکت حدیث کی تاریخ تدوین ص ۳۹۹ - ۳۸۰

۷۳ ملاحظہ فرمائیے حین: شبکت حدیث کی تاریخ تدوین ص ۳۹۹ و ۵۰ صدر: تائیں الشید ص ۲۸۰ - ۲۸۲

سے کفار و مشرکین اور دوسرے اسلام دشمن عناصر بہت زیادہ پریث ن تھے۔ انہیں  
نے ان کا میا بیوں کے تسلسل کو روکنے کے لئے بہت سی رکاریں پیدا کیں لیکن  
انہیں ہر طرف سے ناکامی کا سامنا کرنا پڑا، تب انھوں نے مذکور فتنہ کا طریقہ اختیار  
کیا جس کے ذریعہ انھوں نے ظاہری طور پر اپنے آپ کو مسلمان اور مومن بنانے کے  
پیش کیا۔ اس طرح وہ مسلمانوں کی صفوں میں درآئے اور وہ بھی صحابہ میں شمار  
ہونے لگے۔ اس کے ساتھ ہی انھوں نے اپنی اس موقعیت سے سوء استفادہ  
کرتے ہوئے مسلمانوں کی صفوں میں انتشار اور ان کے درمیان سوء تقاضا میں اور  
تشیک پیدا کرنے کی کوششیں شروع کر دیں۔ دشمنان اسلام کی یہ حرکت اتنی  
زیادہ خطرناک تھی کہ خداوند عالم کو بار بار مسلمانوں کو ان سے بچنے کی تلقین کرنا پڑی  
اور قرآن حکیم نے خداوند عالم کو بار بار مسلمانوں کو ان سے بچنے کی تلقین کرنا پڑی۔  
اور قرآن حکیم نے مختلف مقامات پر پوری قطعیت کے ساتھ ان کے صفات اور ان  
کے مقاصد پر روشنی ڈال کر مسلمانوں کو متنبہ فرمایا۔ چنانچہ سورہ یقر کی ابتدائی  
آیتوں میں ان کا ذکر کیا گیا ہے کہ :-

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ  
الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ① يُخْبِرُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ  
أَمْنَوْا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا نَفْسُهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ② فِي  
قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرْضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ  
الْآيِمَّةُ إِيمَانُوا يَكِيدُ بُونَ ③ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا  
تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّا نَعْمَلُ مُصْلِحَاتٍ ④  
إِلَّا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لَا يَشْعُرُونَ ⑤  
وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَمْنُوا كَمَا أَمَنَ النَّاسُ قَالُوا  
أَنُؤْمِنُ كَمَا أَمَنَ السُّفَهَاءُ إِلَّا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ  
وَلَكِنْ لَا يَعْلَمُونَ ⑥ وَإِذَا قَوَى الَّذِينَ أَمْنُوا

قَالُواْ امْنَىٰ وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيْطَنِهِمْ قَالُواْ  
إِنَّا مَعْلُومٌ إِنَّا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ ۝ أَلَّهُ يَسْتَهْزِئُ  
بِهِمْ وَيَمْتَهِنُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَلُونَ ۝ ۱۰

”لوگوں میں کچھ ایسے بھی ہیں جو کہتے تو ہیں کہ ہم اشاداً  
یوم آخر پر ایمان لے آتے ہیں لیکن درحقیقت وہ مونن ہیں  
ہیں۔ یہ لوگ اپنی دانست میں (یہ کہہ کر) اللہ عزوجل اور  
ایمان لاتے والے لوگوں کو دھوک دینا چاہتے ہیں حالانکہ یہ  
(الاشوری طور پر) نفوس کے علاوہ اور کسی کو دھوکا  
نہیں دے سکتے۔ ان لوگوں کے دلوں میں مرض نے گھر  
کر لیا ہے اور (چونکہ یہ اس کی پروردش کر رہے ہیں اس  
لئے) خداوند عالم نے اس مرض کو اور بڑھا دیا ہے، اور  
ان کے لئے اس جھوٹ کی وجہ سے بہت دردناک عذاب  
ہے جس کو انہوں نے اپنا ویریہ بنارکھا ہے۔ ان لوگوں کا  
حال یہ ہے کہ جب ان سے کہا جاتا ہے کہ (اپنے) نعمان کے  
ذریعہ زمین میں فساد کو عام نہ کرو تو یہ کہتے ہیں کہ لیقینا ہم  
لوگ تو اصلاح چاہتے ہیں، یاد رکھو! کہ اس میں کوئی شک  
نہیں کہیں لوگ فسادی ہیں، لیکن یہ اس بات کا شعور نہیں  
رکھتے۔ اور جب ان سے یہ کہا جاتا ہے کہ جس طرح لوگ ایمان  
لاسے ہیں، اسی طرح تم بھی ایمان لے آؤ تو یہ لوگ کہتے ہیں  
کہ کیا ہے تو قوں کی مانند ایمان لے آئیں خبردار رہو!  
کہ اس میں کوئی شک نہیں کہیں لوگ احمد و نادان اور عقل  
سے پیدل ہیں۔ لیکن یہ اس بات کو جانتے نہیں ہیں۔ اور  
ان لوگوں کی حالت یہ ہے کہ جب مومنین سے ملتے ہیں تو

کہتے ہیں کہ ہم ایمان سلطاتے، اور جب اپنے شرپسند رہنماؤں (شیاطین) کے پاس خلوت میں جاتے ہیں تو کہتے ہیں، ہم تو تمہارے ہی ساتھ ہیں، بے شک ہم ان لوگوں کو بنا رہے ہیں۔ (نہیں ایسا ہرگز نہیں ہے یہ مومنین ہے استہراز کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتے بلکہ اللہ ان کو بنارہا ہے اور یہ طھیل دے رہا ہے اور یہ اپنی سرکشی میں خود ہی بھٹک رہے ہیں۔“

اس کے باوجود اس نفاق نے اتنی زیادتی اختیار کی کہ خداوند عالم کو کل قطعیت کے ساتھ فرما پا کر -

إِذَا جَاءَكُمُ الْمُنْفِقُونَ قَالُوا أَشْهَدُ إِنَّا لَنَّ رَسُولًا لِّرَبِّنَا وَاللهِ يَعْلَمُ إِنَّا لَرَسُولُهُ وَاللهُ يَشْهُدُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكُلُّ ذُنُوبُهُمْ إِنَّهُدُوا إِيَّاكُمْ جُنَاحُهُ فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّمَا سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿١﴾

”جب منافقین آپ کے پاس آتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ یقیناً آپ اللہ کے رسول ہیں (تاکہ اس طرح وہ آپ کی قربت حاصل کر کے اپنے بُرے مقام در حاصل کر سکیں) اور اللہ (یہ بات اچھی طرح) جانتے ہیں کہ آپ یقیناً اس کے رسول ہیں اس کے باوجود وہ (ان کے نفاق کی پرده دری کے لئے) گواہی دیتا ہے کہ بلاشبہ یہ منافق اپنے قول میں بھجوٹے ہیں۔ ان لوگوں نے فتنوں کو اپنی دھال بنارکھا اور اس کے ذریعہ لوگوں کو اللہ کے راستے سے روکتے ہیں۔ بے شک یہ جو کچھ کرو رہے ہیں بہت

اللہ سورہ منافقون (۶۳) آیات ۱، ۲

بُرّا کر رہے ہیں۔“

اسی کے ساتھ ساتھ اخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی مسلمانوں کو وقتاً نو قدر ان کی شرارتوں کی جانب متوجہ کرتے رہے۔ جن کی وجہ سے صحابہ میں بال بصیرت قسم کے افراد تو ان کی نیتوں اور شخصیتوں کو پہچان گئے اور اپنے ساتھیوں کو بھی ان کی شرارتوں کی جانب توجہ لاتے رہے لیکن سادہ لوح قسم کے صحابہ ان منافقین کے زیر اثر رہے اور صحابی ہونے کے ناطے ان کے خلاف ہونے والی درست باتوں کو بھی غلط سمجھتے رہے۔ ان منافقین کے پیش نظر سب سے اہم کام خود اخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شخصیت کو ہر پہلو سے کر دینا تھا کیونکہ وہ جانتے تھے کہ خدا کا پیغام اور دین، اسلام آپ سے اس طرح والبستہ ہے کہ اسے آپ کی ذات اقدس سے کسی طرح جو انہیں کیا جاسکتا۔ اس لئے اسلام کی انساعت کو روکنے اور اس کے تو این کو بے اثر بنانے کا سب سے موثر طریقہ یہ ہے کہ آپ کی شخصیت کو مشتبہ اور بے اثر بنا دیا جائے۔ اس لئے انہوں نے اور بہت سی نازیبا حرکتوں کے ساتھ ساتھ حضور ختمی مرتبت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے متعلق غلط بیانی سے کام لینا شروع کر دیا اور سادہ لوح صحابہ کے درمیان خود حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حیات طیبہ میں پوری ڈھانی کے ساتھ اٹھی سیٹھی باتیں آپ سے منسوب کر کے مشہور کرنا شروع کر دیں۔ اسی بنا پر مومنین کرام کو یہ حکم دیا گیا تھا کہ:-

يَا يَهُؤَالَذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُنْفَاسِقُ الْمُجْرِمِينَ فَلَا يَبْلُغُنَّا فَبَيْتَهُمُوا ۝  
”لے ایمان لانے والو اجب کوئی فاسق شخص ہمارے پاس کوئی خبر لے کر آئے تو تم خوب اچھی طرح حقیقت کر لیا کرو۔“

وَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ أَنْ يُؤْتَ مَا كَانَ يُحِلُّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ أَنْ يَمْنَعُ  
أَنْ يَعْلَمَ الْمُجْرَمُونَ إِنَّمَا يُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ الْحِكْمَةُ لِئَلَّا  
يَكُونُوا مُنْجَذِّبِينَ

لَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ أَنْ يُؤْتَ مَا كَانَ يُحِلُّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ أَنْ يَمْنَعُ  
أَنْ يَعْلَمَ الْمُجْرَمُونَ إِنَّمَا يُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ الْحِكْمَةُ لِئَلَّا  
يَكُونُوا مُنْجَذِّبِينَ

لَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ أَنْ يُؤْتَ مَا كَانَ يُحِلُّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ أَنْ يَمْنَعُ  
أَنْ يَعْلَمَ الْمُجْرَمُونَ إِنَّمَا يُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ الْحِكْمَةُ لِئَلَّا  
يَكُونُوا مُنْجَذِّبِينَ

١- كَرَبَلَاءُ

لَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ أَنْ يُؤْتَ مَا كَانَ يُحِلُّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ أَنْ يَمْنَعُ  
أَنْ يَعْلَمَ الْمُجْرَمُونَ إِنَّمَا يُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ الْحِكْمَةُ لِئَلَّا  
يَكُونُوا مُنْجَذِّبِينَ لَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ أَنْ يُؤْتَ مَا كَانَ يُحِلُّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ أَنْ يَمْنَعُ  
أَنْ يَعْلَمَ الْمُجْرَمُونَ إِنَّمَا يُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ الْحِكْمَةُ لِئَلَّا  
يَكُونُوا مُنْجَذِّبِينَ لَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ أَنْ يُؤْتَ مَا كَانَ يُحِلُّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ أَنْ يَمْنَعُ  
أَنْ يَعْلَمَ الْمُجْرَمُونَ إِنَّمَا يُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ الْحِكْمَةُ لِئَلَّا  
يَكُونُوا مُنْجَذِّبِينَ

لَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ أَنْ يُؤْتَ مَا كَانَ يُحِلُّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ أَنْ يَمْنَعُ  
أَنْ يَعْلَمَ الْمُجْرَمُونَ إِنَّمَا يُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ الْحِكْمَةُ لِئَلَّا  
يَكُونُوا مُنْجَذِّبِينَ

٢- كَرَبَلَاءُ

لَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ أَنْ يُؤْتَ مَا كَانَ يُحِلُّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ أَنْ يَمْنَعُ  
أَنْ يَعْلَمَ الْمُجْرَمُونَ إِنَّمَا يُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ الْحِكْمَةُ لِئَلَّا  
يَكُونُوا مُنْجَذِّبِينَ

خلاف ہوا سے ترک کر دو۔

”یہی سبب ہے کہ صحابہ کے درمیان بہت سی متفاہر و ایتیں عام تھیں، سادہ لوح قسم کے صحابہ اس تفہاد پر نظر نہیں رکھتے تھے، اور بعض صحابہ میں ان متفاہر روایتوں کی وجہ سے مختلف قسم کے غلط رجحانات پیدا ہو رہے تھے لیکن محتاط اور ذمہ دار افراد ان باتوں پر غور کرتے اور ان کی چھان بین کی کوشش کرتے تھے، سعیم بن قیس ہلالی اس ہی قسم کے ایک عالم تھے۔ اس نے اخنوں تے امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام سے عرض کی:-“

”مولانا میں نے سلام، مقداد اور ابوذر رضوان اللہ علیہم سے قرآن حکیم کی ایسی تفسیر میں اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ایسی احادیث سنی ہیں جو عام طور سے لوگوں کے معلومات کے خلاف ہیں۔ لیکن ان باتوں کی تصدیق میں نے آپ سے بھی سنی ہے، نیز میں نے لوگوں کے پاس تفسیر اور حدیث کے سلسلہ میں ایسی باتیں دیکھی ہیں، کہ آپ حضرات ان کی مخالفت فرماتے ہیں تو کیا آپ کے خیال میں لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر جھوٹ باندھتے اور انپر رائے سے قرآن حکیم کی تفسیر کرتے ہیں!“

”سعیم کی یہ بات سننکار امیر المؤمنین علیہ السلام آگے بڑھے اور آپ نے فرمایا:-“

”تم نے سوال کیا ہے تو جواب کو خوب اچھی طرح سمجھ لوا دیکھو!“  
”لوگوں (کے درمیان جو تفسیر و حدیث متداد ہے اس میں ان) کے پاس حق و باطل، سچ اور جھوٹ، ناسخ و منسوخ، عام اور خاص، حکم و متشابہ اور حفظ و دہم (لیکن انہیں پچھوئے قسم کی باتیں) سب کچھ موجود ہے۔“

”پھر، حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے عہد میں بھی لوگ آپ پر جھوٹ باندھتے تھے (اور اس بات میں ان کی ہمتیں اتنی بڑھی ہوئی تھیں کہ) یہاں کے کہ آپ نے کھڑے ہو کر خطبہ دیا اور فرمایا:-“

”لوگو! مجھ پر جھوٹ باندھنے کی رسم بہت بڑھ گئی ہے اس  
لئے خبردار ہو (اور جان لو) کہ جس نے جان لو جھ کر مجھ پر جھوٹ  
باندھا وہ اپنا ٹھکانا جنم ہی میں تلاش کرے گا

”اس کے باوجود آپ پر آپ کی رحلت کے بعد بھی جھوٹ باندھا جاتا رہا۔  
اس لئے یاد رکھو!

”تم سے جو لوگ حدیث بیان کرتے ہیں وہ قطعی طور پر چار قسموں میں اس طرح  
محصور ہیں کہ ان کی کوئی پانچوں قسم ہے ہی نہیں۔

”ادنے میں سے پہلی قسم اس شخص کی ہے جو منافق ہے اور ایمان کا  
اخہار کرتا ہے، بنادی طور پر اپنے آپ کو مسلمان ظاہر کرتا ہے، حالانکہ اس کا حال  
یہ ہے کہ وہ نہ گناہ سے بچا ہے اور نہ حضور خمی مرتبت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر عمدًا  
جھوٹ باندھنے میں کوئی باک محسوس کرتا ہے

”تو اگر لوگ یہ جان لیں کہ یہ شخص منافق اور جھوٹا ہے تو نہ تو وہ اس کی بات  
بتول کریں اور نہ ہی اس کی تصدیق کریں، لیکن ان کا حال یہ ہے کہ وہ (سوچے  
سمجھے اور پر کھے بغیر) کھتہ ہیں کہ: اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صحبت  
کا شرف حاصل کیا ہے ان کی زیارت سے مشرف ہوا ہے اور ان کی گفتگو سنی  
ہے۔ اس لئے وہ اگرچہ اس کے حال سے بے خبر ہیں لیکن اس سے روایت لے لیتے ہیں۔  
”حالانکہ خداوند عالم نے انہیں منافقین سے پوری طرح باخبر کر دیا ہے اور ان

کا پورا تعارف نہ رکھا ہے، چنانچہ اس صاحبِ عزت و جلال نے فرمایا:-

وَإِذَا رَأَيْتُمْ مُّتَّحِبِّكَ أَجْسَامَهُمْ وَإِنْ يَقُولُوا إِنَّمَا لِفَوْلَهُمْ ۖ ۱۵

”کہ جب تم انہیں دیکھو گے تو ان کا ڈول تمہیں ورطہ جیت

میں ڈال دے گا اور جب وہ کوئی بات کہیں گے تو تم سنتے ہی رہ جاؤ گے کہ کتنے حسین و خوب صورت ہیں اور کتنی عقل مندی کی باتیں کرتے ہیں !!“

”پھر یہ لوگ، آپ کے بعد بھی باتی رہے اور انہوں نے یہودہ باتوں، جھوٹ اور بہتان کے ذریعہ مگر ابھی کے پیشواؤں اور جنہم کی آگ کی جانب بلاتے والے افراد کا تقرب حاصل کر لیا، سہاں تک کہ ان لوگوں نے ان منافقین کو معاملات کا نگران بنادیا، انہیں لوگوں کی گردیوں پر مسلط کر دیا اور ان کے ذریعہ (خوب جی سبکر کر) دنیا کو کھایا۔ یقیناً لوگ اپنے بادشاہوں کے ساتھ ہوتے ہیں اور دنیا صرف اسی کا ساخت دیتی ہے جو اللہ عزوجل کی نافرمانی کرے۔

”ان میں دوسرے قسم کا آدمی وہ ہے جن نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کوئی بات سنی تیکن وہ اسے تھیک سے سمجھنے سکا (یا یاد نہ رکھ سکا) اور وہ اس سلسلے میں وہم اور شبہ میں بتلا ہو گیا، تیکن وہ اس بات کے سلسلے میں جان بوججد کر جھوٹ نہیں بول رہا ہے جو اس کے پاس ہے۔ اس لئے وہ اسے کہتا ہے، اس پر عمل کرتا ہے اور یہ کہہ کر اس کی روایت کرتا ہے کہ:-

”میں نے اسے رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے

شناہیے“

”تو اگر مسلمانوں کو معلوم ہو جائے کہ یہ وہم ہے تو وہ اسے نہ مانیں اور اگر خود اسے یہ معلوم ہو جائے کہ یہ وہم ہے تو وہ خود بھی اسے چھوڑ دے۔

”ان میں سے تیسرا قسم اس شخص کی ہے جن نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو کسی بات کا حکم دیتے ہوئے شنا، پھر آپ نے اس سے منع فرمایا۔ لیکن یہ ممانعت اس کے علم میں نہیں آتی، یا اس نے آپ کو کسی کام سے منع فرماتے ہوئے شنا پھر آپ نے اسے آجنم دینے کا حکم دیا، لیکن یہ دوسری بات اس کو معلوم نہ ہوتی۔ تو اس طرح اس نے منسوخ کو یاد رکھا اور ناسخ کو یاد نہ رکھ سکا۔

”اب، اگر اس شخص کو معلوم ہو جاتے کہ یہ بات منسوخ ہے تو وہ خود ہی استھان پڑے، اور اگر مسلمانوں کو اس کی بات سُنتے وقت یہ معلوم ہو جاتے کہ یہ منسوخ ہے تو وہ بھی اسے چھوڑ دیں۔“

”ادنے میں آخری اور چوتھی قسم اس شخص کی ہے جو کسی حال میں آپ پر جھوٹ نہیں باندھتا، کیونکہ وہ اللہ عزوجل کے خوف اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تعظیم کے سبب جھوٹ سے لفڑت کرتا ہے اور نہ ہی وہ بھولتا ہے۔ بلکہ جو چیز سنتا ہے اسے (پورے مفہوم کے ساتھ) بعینہ یاد رکھتا ہے۔ پھر وہ اسے اسی طرح بیان کرتا ہے۔ جس طرح اس نے اسے سُنتا تھا۔ وہ نہ اس میں کوئی بات بڑھاتا ہے اور نہ اس میں کوئی چیز کم کرتا ہے۔ نیز وہ ناسخ و منسوخ کا عالم بھی ہے اس لئے وہ ناسخ پر عمل کرتا اور منسوخ کو ترک کرتا ہے۔“

”کیونکہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے احکام بھی قرآن حکیم کے احکام کی طرح ناسخ و منسوخ اور حکم و متشابہ ہیں، نیز کبھی کبھی آپ کی گفتگو پہلو دار بھی ہوتی تھی، جس کے درج ہوتے تھے: ایک عام اور ایک خاص، جیسے قرآن حکیم۔“

”چنانچہ اللہ عزوجل نے اپنی کتاب میں وہ میرا یا ہے:“

وَمَا أَنْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهِيْكُمْ عَنْهُ فَإِنْ تَهْوَا ۖ ۱۶

”رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جو چیز تمہارے پاس لا ہیں اسے اختیار کر لوا و وہ جس سے تمہیں رد کیس اس سے مرک جاؤ۔“

”اس لئے ایسی گفتگوں کو لوگوں کے لئے مشتبہ ہو جاتی سمجھی جو اس بات سے پروردگار عالم اور رسول اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مراد لئے ہوتے ہیں معانی کی

”عرفت اور علم نہیں رکھتے تھے؟“

کیونکہ حضور ختمی مرتبت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اصحاب میں سب کے سب ایسے نہیں تھے جو کسی چیز کے متعلق سوال کر کے اسے سمجھ لیتے ہوں۔ بلکہ ان اصحاب میں ایسے بھی تھے جو سوال تو کر لیتے تھے لیکن جواب سمجھ نہیں پاتے تھے۔ مہاں تک کہ وہ یہ چاہئے لگے تھے کہ کوئی بڑا یا اجنبی مسافر آ کے آپ سے کچھ پوچھتے تاکہ وہ بھی کچھ سکیں کالہ امیر المؤمنین علیہ السلام نے اس خطبے میں حدیث سے متعلق اہم ترین تاریخی اور نفیتی حقائق کو انتہائی محل انداز میں واضح طور پر بیان فرمادیا ہے۔ یہی تاریخی اور نفیتی عوامل تھے جن کی بنا پر علماء اسلام کی روایات کے متون اور استادی جا پڑھ پڑتاں کے لئے مخصوص تو اعبد بنناٹپے اور اس علم کو ”علم درایت“ کا نام دیا گیا۔ ”علم اصول حدیث“ یا ”علم درایت“ کا کام یہ قرار پایا کہ وہ روایات کے اسناد اور متون کو پر کہ کر حضور ختمی مرتبت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اس کی نسبت کی صحت و عدم صحت پر فیصلہ صادر کرے تاکہ اس کی سچائی کے ثبوت کے بعد اس پر عمل اور اس کے جعل کے ثبوت کے بعد اس کو رد کرنے کا مرحلہ آسان ہو سکے اور مسلمان شکوک و شبہات کی وادیوں میں بھٹکنے سے محفوظ رہیں۔

اس علم کے ذیل میں کسی بھی روایت کی صحت و سقم کی پر کہ کے لئے سب سے پہلے راوی کی حیثیت پر بحث کی جاتی ہے، کہ اگر وہ قابل اعتبار اور سچا ہو تو اس کے علمی مرتبہ کے مطابق اس بات کی روایت کو قبول کر لیا جائے اور اگر وہ مشتبہ حیثیت کا ماک

کلم کلینیٰ: المکافی ج ۱ ص ۴۲ - ۶۳ اس کے علاوہ ملاحظہ فرمائیے: ابن شعبہ حنفیؓ؛ تحت العقول

ص ۱۹۳ - ۱۹۶، سید رضیؓ: زنگ البلاعثہ خطبہ علی ۲۰۱ اور دوسرے مأخذ۔

ثقہ الاسلام کلینی رحمۃ اللہ نے اس کی سند یوں بیان فرمائی ہے:-

علی بن ابریسم، عن ابیه، عن حماد بن عیسیٰ، عن یاہیم بن عماریمانی، عن ابان بن ابی عیاش،

عن سیدیم بن قیس الہلائی“

دروغ گو، منافق یا نیان کا مریض ہو تو مراتب کے مطابق اس کی روایت کو رد کر دیا جائے  
 اہل السنۃ الجماعتہ کے عظیم مصہدی عالم اور بال بصیرت و مسلم محقق شیخ محمد ابو ریا  
 مرحوم کی کتاب "شیخ المفید ابو ہریرہ" جودا نش کاہ اسلامی کے ایک موسس مرکن  
 دانشمند محترم جناب سید محمد موسیٰ صاحب رضوی بالقاہ کی کوشاشوں سے اپنے  
 فارسی ترجمہ کے واسطہ سے اردو زبان میں آپ کی خدمت میں پیش کی جا رہی ہے، آئی  
 فن کے ذیل میں حدیث کے ایک ایسے راوی کے حالات اور اس کی حیثیت پر گفتگو  
 کرتی ہے جو اصول درایت کی زدیں آنے کے سبب مسلمان علماء و محققین کے زد و یک  
 بااتفاق آیکے اعتبار حیثیت کا حامل ہے، لیکن بہر حال وہ صحابہ کی صفت میں شمار  
 ہوتا ہے اور اس نے نہ صرف یہ کہ حضور ختمی مرتبت صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب  
 بے شمار من گھنٹت روایتیں بیان کرنے میں بڑی فیاضی سے کام لیا ہے بلکہ مسلم و  
 بخاری جیسے بڑے بڑے راویوں کی مسلم کتابوں میں بھی اس کی روایتیں بھرپور  
 انداز میں شامل ہیں، جیس کی وجہ سے نہ صرف یہ کہ مسلمان عالم انتشار و افتراق  
 کا شکار ہو چکے ہیں بلکہ اکثر مسلمان علماء بھی بے شمار الحجنوں میں گرفتار نظر  
 آتے ہیں

ابو ہریرہ پر شیعہ سُنی علماء درایت نے ہر زمانہ میں سخت جرح کی ہے اور انہیں  
 راوی حدیث کی حیثیت سے تقریباً متفقہ طور پر رد کر دیا ہے۔  
 چنانچہ شیخ ابو ریا نے اپنی اسی کتاب میں شرح نہج البلاغہ کے حوالہ سے  
 جہاں امیر المؤمنین علیہ السلام کا یہ قول نقل کیا ہے کہ۔

"اکذب الاحیاء علی رسول اللہ (صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم) لا بُوْهْرِيْكَ الدُّوْسِيْ

"زندوں میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر سب

سے زیادہ جھوٹ باندھنے والا شخص ابو ہریرہ دوستی ہے۔  
 دہلی شیخ محمود البویریہ اور سید شرف الدین موسوی رحمۃ اللہ نے بالترتیب اپنی  
 کتابوں شیخ المفیہ اور ابو ہریرہ میں موصوف پر خلفاء تسلیۃ اور جانب عالیشہ فہم کی  
 سخت تنقید و تکذیب نقل کی ہے اسی کے ساتھ ان حضرات نے تابعین اور ان کے  
 بعد کے اکابر فقیہوں و علمار کی جانب سے بھی اسی قسم کی آراء بیان کی ہیں اور ابن  
 سعد کی طبقات، ابن حجر عسقلانی کی لسان المیزان اور اس پا یہ کی دوسری بات بہت  
 سی کتابوں کا مطالعہ کرنے والے خود بھی ابو ہریرہ کے بارے میں ان اکابرین کی رائے  
 سے آگاہ ہیں۔

مگر، اس کا کیا کیا جاتے اب کعام مسلمان اپنی سادہ لوحی کی بناء پر آج کے دشمن  
 دور میں بھی "فریب ابو ہریرہ" کا شکار ہیں، اور صحابی ہونے کے ناتے ان پر کسی  
 قسم کی تنقید برداشت کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں۔ حالانکہ ان کے عقیدے کے  
 مطابق نعموز بالله خود حضور ختمی مرتبیت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بھی بعض معاملات  
 کے سلسلے میں خطاوں کا امکان نظر انداز نہیں کیا جاسکتا اور آپ کو بھی عصوم  
 عن الخطاؤ نہیں تسلیم کیا جاسکتا۔

عجیب بات تقویہ ہے، کہ اسلام دشمن عناصر نے بڑی ہو رشیاری سے ایک طرف  
 تو رسول اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حیثیت کو مکنون کرنے کے لئے مسلمانوں کے  
 ایک گروہ کے درمیان یہ بات عقیدے کے طور پر عام کر دی دوسری طرف مسلمانوں  
 میں تشتت و افتراق عام کرنے کے لئے اسی گروہ میں آج ہی کی نسبت سے اعزاز  
 پانے اور محترم گردانے جانے والے صحابہ کے متعلق یہ متصنا عقیدہ رائج کر دیا کر  
 دہ صحابی ہونے کے ناتے عدوں اور عصوم عن الخطاؤ ہیں، اور ان پر کسی قسم کی  
 تنقید روانہ نہیں ہے !!!

یہی وجہ ہے کہ ابو ہریرہ کے متعلق ہر قسم کے معلومات کے باوجود عام مسلمان ان  
 کی شخصیت کو احترام کی نگاہ سے دیکھتے، ان پر ہونے والی ہر تحقیق کو بداعت سمجھتے اور

ان کے متعلق کہی جانے والی کسی سچی بات کو مانخے کے لئے کسی قیمت پر آمادہ نظر نہیں آتے ہیں۔

لیکن — کیا، اس قسم کے رجحانات کی پشت پناہی اور ان کی نشوونما کا اہتمام کسی بھی صورت مناسب ہے۔؟

ظاہر ہے، ہر دانشمند اور پڑھیت مسلمان کے نزدیک اس سوال کا جواب یہی ہو گا کہ اس قسم کے رجحانات کو برحقیت پر ختم کرنیکی ضرورت ہے، اور مسلمانان عالم کو اس قسم کے رجحانات سے بنجات دلاتا یا بنجات دلانے کی کوشش کرنا راہ حق میں الیسا جیاد ہے جن کا اجر اشار اللہ المستعان کبھی ضائع نہیں ہو سکتا۔

اسی بناء پر مختلف اکابر علماء اہل سنت نے بھی اس قسم کے موضوعات پر بڑی جرأت سے قلم اٹھانا شروع کر دیا ہے اور وہ بھی اس میدان میں قابل تحسین اقدامات کر رہے ہیں۔ ان ہی موضوعات میں سے ایک ابو ہریرہ کی تخصیص سے متعلق ہے جس پر شرق و سطی اکے عظیم المرتبہ علمائے رحمۃ اللہ کی تالیف ہے۔ مولانا محمد باقر صاحب کو جو آیۃ اللہ شرف الدین موسوی رحمۃ اللہ کی تالیف ہے۔ مولانا محمد باقر صاحب قبلہ نقوی صدر الافق مظلہ العالی اردو زبان میں منتقل کر کے کھوجا ہندستان سے شائع فرمائچے ہیں اور دوسری کتاب یہ ہے جو داشتمند محترم جناب سید محمد مولیٰ صاحب بالفارسی محققون کے ثمر کے عنوان سے آپ کے سامنے پاکستان سے اردو زبان میں پیش کی جا رہی ہے، تاکہ ہم وطن عزیز بھی علم و دین کے بارے میں مبنی الاقوامی رجحانات جدید تحقیقات اور مسلم الشہوت علماء کے افکار سے مستفید ہو کر راہ حق میں پیش قدیمی کے لئے سکھوں اقدامات کے قابل ہو سکیں۔

شیخ محمود ابو ریانے جن حالات میں اس موضع پر کام کیا اور اس کام کے بعد انہیں جن مصائب و مشکلات کا سامنا کرنا پڑا وہ فطری تو ضرور تھیں لیکن ان کا مقابلہ شیخ موصوف ہی کام تھا، جس کی بناء پر وہ لقیناً اجر کے متحقق ہیں اور ان کے مسامعی ہم سب کی نظر میں تحسن اور قابل اتباع ہیں۔

دانش مند محترم جناب سید محمد موسیٰ صاحب رضوی دامت توفیقاتہ بھی ہم سب کی صحیمانہ دعاؤں اور مخلصانہ تعاون کے لئے بخوبی ہیں جہنوں نے اس کتاب کو اردو میں منتقل فرمایا کہ نصرت حق کا فلسفہ سراجِ نجام دیا اور آگے بڑھ کر جبا ہوں کی صفت میں ثمل ہو گئے۔

خداء و نور عالم سے دعا ہے کہ وہ موصوف کی توفیقات میں اضافہ نہ مائے،  
امم زماں علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ظہور میں تعجیل فرمائے۔ اور ہم سب کو ایمان کی سلامتی کے ساتھ شہادت کا مرتبہ حاصل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔  
امین بحق محمد والآل الطاهرين

## مکارہ :-

- ۱- قرآن حکیم
- ۲- آقا یزدگیر ہر ان رحمہ اللہ شیخ محمد محسن م: ۱۳۹۰ھ / ۱۹۷۰ء  
الذی رعی اهی تصانیف الشیعہ (عربی) بمحفوظ اشرفت، ۱۳۵۵ھ
- ۳- ابن شعبہ حرانی رحمہ اللہ، حسن بن علی بن حسین بن شعبہ:  
تحف العقول عن آل الرسول صلی اللہ علیہم (عربی) تہران ۱۳۶۴ھ
- ۴- البوری شیخ محمود مصری :-  
شیخ المفہیر البوری (عربی)، مصر، طبع ثالث ۱۹۴۰ء
- ۵- ابی داؤد، حافظ سلیمان بن اشتہر سجستانی م: ۱۴۲۵ھ  
السنن الابی داؤد (عربی)، مصر، ۱۳۶۹ھ / ۱۹۴۰ء
- ۶- حسین رضا سید :-  
شیعہ کتب حدیث کی تاریخ تدوین (اردو) کتاب خانہ دانش کاہ پنجاب،  
ٹائلپ شدہ ۱۳۹۰ھ / ۱۹۷۰ء
- ۷- سید رفیق رحمہ اللہ، محمد بن حسین بن موسیٰ م: ۱۰۱۵ھ / ۲۰۶۴ء

- بنج البلاعنة (عربي واردو) شيخ غلام على ايندستري لاهور، ١٩٤٣ ع
- ٨- شرف الدين رحمة الله سيد عبد الحسين موسوي :-
- ابو هريرة (عربي) نجف اشرف طبع ثالث ١٣٨٢ھ / ١٩٤٧ ع
- ٩- صدر رحمة الله سيد حسن م: ١٣٥٣ھ
- تاپس الشیعة لعلوم الاسلام (عربی) کاظمین ١٩٥١ھ / ١٣٨٠ ع
- ١٠- کلینی رحمة الله ثقة الاسلام محمد بن یعقوب م ٢٢٨ یا ٣٢٩ھ / ١٩٢١ء
- الکافی (عربی)، تهران، ١٣٨٨ھ
- ١١- مسلم، مسلم بن حجاج قشیریام ٢٦١ھ :-  
الصحيح للمسلم (عربی) کراچی، ١٣٣٩ھ
- ١٢- نجاشی رحمة الله ابو العباس احمد بن علي احمد بن عباس م: ٣٥٥  
 رجال نجاشی (عربی) کلینی، ١٣١٧ھ
- و انحرد عوانا ان الحمد لله رب العالمين والصلوة  
والسلام على محمد والآله الاطهرين و عجل فرجهم

سید حسین مرقاضی  
ڈائئریکٹر ریچ سیل  
دانشگاہ اسلامی، کراچی



## نگاہِ اولیٰ

خداوند علیہ وآلہ علیہ کے اعتراف وحدانیت و رحمانیت کے بعد اور حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مدد و شنا کے ساتھ۔ زیر نظر کتاب پر ابتدائی اور اسیاں گفتگو کی سعادت حاصل کر رہا ہوں تاکہ صاحب فکر و نظر قاری مولف کے لفڑیاں کی تھیں جیسے۔ اور کلام کی روح کو پاسکے۔

**الصَّحَابَةُ كُلُّهُمْ عَدُوٌّ لِّوَلٍ**: "تمام صحابہ عادل ہیں لیعنی ان میں سے کسی کی پیروی کرلو، سنجات پاؤ گے۔" مشہور قول ہے جناب محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا۔ اور اس قول سے تحریک و تکلیم صحابہ رضوان اللہ علیہم ثابت ہے۔ مگر یہ فرمان صرف ان افراد ہم عمر کے لئے ہے کہ جو صحابیت کے معیار کو آخر تک باقی رکھے ہوئے تھے اور جن میں شرائطِ صحابیت موجود تھیں۔

مسلم گھرانے میں پیدا ہونے والا اور کلمہ پڑھنے والا ہر فرد مسلمان ہے۔ مگر ایسا کوئی بھی شخص صرف آئینی حیثیت کا مسلمان ہے۔ ناجی حقیقی مسلمان اور متون ایعنی وہ اپنے والدین کے ترکے کا وارث ہے۔ اس کا نکاح اسلامی طریقے پر ہوگا۔ اور تکمیل و تکفین بھی اسلامی طریقے پر ہوئی ہوئی رسم مسلمانی !!

لیکن حقیقی مسلمان بننے کے لئے ضروری ہے کہ مسلمان ہوتے کا دعویدار قرآن و سنت پر بھی عمل پسیرا ہو۔ لیعنی مستقی ہو، مومن ہو، عابد ہو، زاہد ہو، صابر ہو، رحم دل ہو، صادق و امین ہو، ہمدرد و پر تہیز گاہ ہو اور مجاہد ہوتی ہی۔ حقیقی معنی میں مسلمان کہلانے کا مستحق ہوگا۔ لیکن آگر کوئی ان شرائط کو پورا نہ کرتا ہو۔ تب بھی ہم اس کو مسلمانوں کے زمرے میں شمار کرنے پر مجبوس ہیں۔ گو! مراعاتی اور آئینی حد تک ہی سہی مگر بہر حال مسلمان ہی سمجھنا ہوگا۔ بالکل یہی صورت صحابہ کے لئے بھی ہے۔ لیعنی ہر وہ فرد صحابی کہلانے کا

جس نے جناب رسالت مأب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ایک سرسری سا ہی دیدار کر لیا ہو۔ یعنی آئینی طور پر بظاہر صحابی کہلانے کے لئے ہوش و حواس، سن شنو اور ایمان و ایقان کی کوئی شرط نہیں ہے۔ آپؐ کے وصال سے ذرا قبیل پیدا ہونے والا ہر وہ فرد صحابی ہے جو مدد نیت کی حدود اور مسلم گھر ان میں پیدا ہوا ہے۔!

ہمارے نزدیک تمام صحابہ معزز و محترم ہیں مگر یہ بھی حقیقت ہے کہ صحابی کی حیثیت سے شہرت پانے والا ہر شخص صحابیت کے اعلاءٰ و ارفع معیار پر پورا نہیں اُترستا تو ہر صحابی "الصَّحَّابَةُ كُلُّهُمْ عَدُولٌ" کے زمرے میں کس طرح آسکتا ہے۔ اور اس اصول کو پر کھنے کے لئے ہمارے پاس قرآن، حدیث، تاریخ اسلام، عقل و شعور اور حقیقت پر مبنی دلائل موجود ہیں۔ اگر اس عنوان پر کوئی تفصیلی گفتگو کی جائے تو کمی ضخیم صفحے ترتیب پاجائیں۔ مگر ظاہر ہے کہ یہ اس عنوان پر کوئی مستقل کتاب ترتیب نہیں دے رہے ہیں بلکہ مدت زیر نظر کتاب کی اشاعت کے سبب پر گفتگو کر رہے ہیں۔ لہذا انتہائی مختصرًا چند اشارے اور بس! تفصیل سے جاننے والوں کے لئے بازار میں اکثر کتب موجود ہیں۔

پہلے یہ جان لینا ضروری ہے کہ نفاق ہمیشہ سینوں میں چھپا ہوتا ہے! ظاہر ہو تو شرک ہے!! یعنی منافق وہ ہے جو بظاہر مسلمان بھی ہو! مگر بہ باطن مسلمان نہ ہو، بلکہ دشمن خدا، دشمن رسول، دشمن امام اور دشمن اسلام ہو۔ اور یہ بھی طے ہے کہ ہم مسلمانوں کی صفوں میں اکثر منافق ہیں جو اپنے نفاق کے ذریعے ان صفوں میں انتشار کھیلا کر اسلام کی قوت کو کمزور کرنے کی مذموم سعی کرتے رہتے ہیں۔ قرآن نے ایک سوچوں مقامات پر منافقین کا تذکرہ کیا ہے اور اکثر مقامات پر خداوند قدوس نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو آگاہ کرتے ہوئے فرمایا ہے۔ ”اے رسول! آپ کے اطراف بیٹھنے اور مون

ہونے کا دم بھرنے والوں میں اکثر منافق ہیں۔“  
چنانچہ قرآن میں ہے:-

إِذَا جَاءَكَ الْمُنْفِقُونَ قَالُوا شَهِدْدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ  
وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشَهِدُ أَنَّ الْمُنْفِقِينَ  
لَكُذِبُونَ هُوَ أَخْذَنُ دَآيَمًا فَهُمْ جُنَاحٌ فَصَدَّوْا عَنْ  
سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّهُمْ سَاءُ مَا كَانُوا يَحْكُمُونَ ۝

(سورہ منافقون ۱۶۲ آیت)

ترجمہ:- اے رسول) جب منافقین تمہارے پاس آتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم تو قرار کرتے ہیں کہ آپ یقیناً اللہ کے رسول ہیں۔ اور اللہ بھی جانتا ہے کہ یہ لوگ (اپنے اعتقاد کے لحاظ سے) یقیناً جھوٹی ہیں۔ ان لوگوں نے اپنی قسموں گھوپ پر بنارکھا ہے اور یہ (اسی کے ذریعہ سے) لوگوں والہ کے راست سے روکتے ہیں۔ بیشک یہ لوگ جو اس طرح کے کام کرتے ہیں یہ حدیب ہے ہیں۔

اس ضمن میں اکثر احادیث بھی محدثین نے نقل کی ہیں نیز تاریخ اسلام کے لکھنے والوں نے اکثر واقعات بیان کئے ہیں۔ اور ان کے ذریعہ سے ہمیں اکثر روایات ملتی ہیں۔ مثلاً وہ تمام مرتدین جن کی سرکوبی کے لئے خلافت اولیٰ کے دور میں مہیں روانی کی گئیں۔

ان تمثیلات کے بعد یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ صحابی کہلاتا آسان ہے مگر صحابیت کی منزل پر فائز ہونا دشوار۔

ہمارے نزدیک بھی صحابی قابل تعظیم و تکریم اور لائق اتباع و پیر وی ہیں؛ مگر مرف وہی صحابہ جنہوں نے صحابیت کا عظیم المرتب مقام پانے اور اسے باقی رکھنے کے لئے پُر غلوص حド و جهد کی۔ حصوں منزل اور ایقا عہد و وفاداری کے لئے کھٹن۔ سے کھٹن را ہوں سے گزرے۔ بڑے سے بڑے شدائیوں میں۔

بڑا شت کئے اور اس طرح کہ پیشان پر بدل تک نہ آئے دیا۔ جب ہم ان صحابہ کرام کی زندگانی پر نظر ڈالتے ہیں تو وہ کفار مکہ کی بڑی سے بڑی پیشکش کو فخر دفاقد اور آلام و مصائب کے عومن حقارت سے ٹھکراتے لظر آتے ہیں۔ اور یہ صرف اس لئے کہ وہ خود کو ایمان والیقان کی اعلیٰ منازل پر فائز رکھ سکیں۔ پس! یہی وہ عظیم ہستیاں ہیں کہ جن کے سامنے جیبنیں خود بخود مجھک جاتی ہیں۔

یہی وہ معزز و محترم صحابہ عظام ہیں کہ جنت کو وجہ سے آج یہی ایمان و ایقان کے شمعی روشنی ہے اور اسلامی والاسافی عظمتوں کے مینار بلند ہیں۔

انہوں کے پیروی ہمارے لئے راوی حیات اور باعثِ نجات ہے مگر ہمارے دین کی بنیاد چونکہ حق و صداقت پر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ نہ ہم کسی افسوس کو رہنمای تسلیم کرتے ہیں اور نہ کسی غلط کار کا اتباع۔ اور ہم کسی سے بھی نہیں چاہتے کہ وہ ایسا کرے۔ ہم صحابیان عصمت و طہارت کے پیروی ہیں اور ہر ایک سے ایسا ہی کرنے کی خواہش رکھتے ہیں۔ یہ ضروری ہے کہ ہر شخص حق و باطل کے درمیان تمیز رکھے۔ یعنی حق کو حق جانے اور باطل کو باطل کی حیثیت سے پہچانے۔ اور اگر کوئی ایسا نہیں کرتا ہے تو گویا وہ انسانیت کے تقاضوں کو بھی پورا نہیں کرتا ہے۔

تحقیق کے نام پر باطل کی اشاعت کو بند ہو جانا چاہیے۔ نیو ٹک تحقیق تلاشِ حق کا نام ہے۔ ناکہ اشاعت و تبلیغ باطل کا! مگر بعض مسلمانوں کی عجب حالت ہے۔ ان کے سامنے جب باطل کو حق کہا جائے تو فوراً قبول کر لیتے ہیں اور حق کو باطل کہا جائے تو بھی کوئی اعتراض نہیں کرتے! یہی وجہ ہے کہ خارجی عنابر داخلی انتشار کے کام میں معروف ہیں۔ اور کسی حد تک کامیاب بھی! نہیں راست العقیدہ مسلمانوں کے درمیان رہتے ہوئے بھی اپنی تاپاک سازشوں کو بروئے کار لانے کی پوری آزادی حاصل ہے۔ یہ کہیں پر ورعناصر ہزاروں سالہ پُرانی دشمنیوں کو اب تک فراموش

نہیں کر سکے ہیں! یوں تو یہ دشمنیاں اور رنجشیں بہت قدیمی ہیں مگر زیادہ طور پر ان کی "طرح" احمد، بدرا اور احزاب کی جنگوں کے بعد سے پڑی ہے اور آج تک باقی ہے۔ سیبی وہ عناصر ہیں کو جو تحقیق کے نام پر آل رسولؐ اور محبین اسلامؐ کو مخالفت دین اور دشمن اسلام ثابت کرنے کی گھناؤنی کو رشیشوں میں معروف ہیں اور حقیقی دشمنان اسلام و منافقان دین کو محافظات دین و بانیان اسلام یا بانیان اسلام کا ہم رتبہ ثابت کرنے پر تعلق ہوتے ہیں۔ یہ فارجی عنامر تحقیق جدید و تفتیش عینیک کے نام پر ایک طرف تو خالوادہ جناب رسالت مآپ صلی اللہ علیہ و آله وسلم کے مراتب کم کرنے اور ان "یطہر کم تطہیرا" کی مصدقاق ہستیوں میں اخلاقی و انسانی خامیاں ثابت کرنے کی انتہائی کوششیں کر رہے ہیں اور دوسری طرف خاندان ابوسفیان و مردان کے نقاصلص کو دوسرے ملتی سازی کے کام میں مصروف ہیں اور وہ فضیلیتیں جو رسولؐ اآل رسولؐ کے لئے مخصوص ہیں۔ آہستہ آہستہ ان کے نام منتقل کی جا رہی ہیں۔ تاکہ ان دونوں گھرانوں کو برابر کی سطح پر لا کر کھڑا کیا جاسکے۔ مفکرین اسلام اچھی طرح جانتے ہیں کہ یہ شرمناک کوششیں کن عوامل کی جانب سے ہو رہی ہیں مگر خاموش ہیں۔ یہاں معلوم کیوں؟ غالباً حُتّ معاویہ ہی ہو۔! یا پھر بغضِ علی علی اسلام!! ان عوامل و عناصر کو تومفکرین کے علاوہ عام مسلمان بھی خوب پہچانتے ہیں۔ کیونکہ وہی لوگ ہیں کہ جو جناب رسالت مآپ کو ایک عام آدمی کا درجہ دیتے ہیں! یا زیادہ سے زیادہ بڑے محبتی کارتے ہیں! وہ بھی "تكلقاً" یا عام مسلمانوں کے خوف سے (خوف خدا ہرگز نہیں)۔ گو۔ جناب رسالت مآپ کو عام آدمی کہنے اور مُردہ تصور کرنے والے بھی اچھی طرح جانتے ہیں کہ قرآن نے آپؐ کو نذیر، بشیر، شفیع اور رحمۃ للعالمین کے القابات سے نوازا ہے۔ آپؐ تمام عالمین کے لئے رحمت ہیں اور عالمین مکہ، مدینہ،

جزیرہ عرب، یا صرف اس کرہ ارض کا نام نہیں ہے۔ اور نہ ہی زمانہ  
النبوی سے ۳۲۲ میسیحی تک محدود و مقتید ہے۔ ہمارا ایمان ہے  
(تمام مسلمانوں کا) کہ گوآپ کاظا ہری وجود توہارے درمیان صرف تلیث  
سال رحل ہے۔ مگر آپ تمام مخلوقات سے پہلے خلق ہوتے اور سب کے  
فنا ہو جانے کے بعد تک موجود رہیں گے۔ یعنی آپ روز اول بھی ہمارے  
درمیان موجود تھے۔ آج بھی ہیں اور ہمیشہ رہیں گے۔ وجود ظاہری نہ ہو  
مگر وجود حقیقی توہار جاں ہے اور رہے گا۔

ان چہروں کا بے نقاب ہونا حضوری ہے:- جن چہروں کو ہم بے نقاب  
کرنا چاہتے ہیں۔ کیونکہ یہ مسلمانوں کے مقاد میں بھی۔ یہ وہی لوگ ہیں،  
جنہوں نے اسلام کے ابتدائی دور میں اسلام کی مخالفت کی۔ حتیٰ کہ مکہ کی  
وستوں کو مسلمانوں پر تنک کر دیا اور شہر حرام کو مسلمانوں کے لئے شہر  
عتاب بنادیا۔ بعد میں یہی مکہ مدینہ کے مقابلہ میں ایک مضبوط کافر مرکز  
کی حیثیت اختیار کر گیا۔ مگر جب مکہ کی کافر فوجوں پر مسلمان مجاہدین کو  
جناب رسالت پناہ کی معیت میں فتح حاصل ہوئی اور خطہ عرب پر ایک  
مضبوط اسلامی مملکت کے قیام کا وقت آیا تو کفار مکہ کے سرکردہ سیاسی  
قادیین و سردار ان قریش اور دشمنان اسلام بظاہر مسلمان ہو گئے مگر اس  
طرح کہ ان کے سینے بغرض و کینہ اور عداوت و دشمنی اسلام سے بربر نہ تھے۔  
وہ جو تمام قبائل عرب کو چند مسلمانوں کے مقابلے میں مجتتمع کر کے کوئی  
نفع ہانہ بہنچا سکے تھے۔ آج صرف اس لئے مسلمان ہو گئے کہ اپنے ناپاک  
منصوبوں کو اندر ورنی طور پر سازشوں کے ذریعہ یا یہ تکمیل تک پہنچا سکیں  
کیونکہ رحم دل مسلمانوں اور شفیق رحمۃ للعالمین کی تلوار سے بچنے کا ان کے  
پاس صرف ایک ہی ذریعہ تھا (ان کے خیال میں) اس ہی لئے مسلمان  
ہونا قبول کیا لیکن صرف آئینی مسلمان! ناکہ حقیقی مسلمان! یہی وجہ ہے کہ

مسلمان ہوتے ہی خصوصی مراعات کے حصول کی فرمائشیں شروع مکر دیں۔  
چنانچہ ابوسفیان کے ایمان لاتے اور مسلمان ہونے کا داقعہ بیان کرتے ہوئے  
تقریباً تمام مورخین اسلام نے یہ یا اسی قسم کے واقعات بیان کئے ہیں جن کو  
ہم یہاں مفہوماً نقل کر رہے ہیں۔

جب رسالت مآب تے ابوسفیان سے پوچھا کہ ”اے ابوسفیان  
کیا بھی تم کو اللہ کے معبدِ واحد ہونے کا یقین نہیں ہے“  
تو ابوسفیان نے جواباً کہا۔ ”بے شک کوئی دوسرا خدا ہوتا تو وہ  
میرے کام منور آتا۔“ جناب رسالت مآب تے فرمایا۔ ”افسوس  
ہے تم پر کہ تم کو اب بھی میری رسالت کا یقین نہیں ہوا۔“  
ابوسفیان نے کہا۔ ”بلیں اس باب میں مجھے اب بھی تردید ہے۔“  
منگر پھر عباس بن عبدالمطلب کے کہنے پر بلکہ تنبیہ پر گھبرا کر کلمہ  
پڑھ لیا۔ منگر اس کے بعد ایک بلند ٹیلے پر کھڑے ہو کر اسلامی  
افواج کا مذکور میں داخلہ دیکھتے ہوئے عباس بن عبدالمطلب  
سے کہا۔ ”عباس، تمہارے یتھیجے نے تو بڑی شایانہ (پیغمبر نہیں)  
قوت حاصل کر لی ہے۔“

ایمان والیان ابوسفیان کو پرکھنے کے لئے یہ چند جملے کافی تھے، منگر منیز لشیع  
کے لئے چند مثالیں اور ہدیہ قاریین ہیں۔

جب ابوسفیان بظاہر مسلمان ہونے کے بعد اپنے گھر پہنچا تو  
اس کے مسلمان ہو جانے کی اطلاع ”جنگل کی آگ“ کی طرح  
اس سے پہلے اس کے گھر پہنچ گئی تھی۔ نتیجتاً ابوسفیان کی بیوی  
(جنگ خورندہ امیر حمزہ) ہندہ نے ابوسفیان سے باز پُرس کرتے  
ہوئے کہا کہ کیا یہ پس ہے کہ تم پر بھی عبد اللہ کے یتیم کا جادو  
چل گیا۔ اگر ایسا ہے تو اب تیرا اور میرا راستہ جدا جد اب ہے۔ منگر

ابوسفیان نے یہ کہہ کر اپنی بیوی ہندہ کو مطہر کر دیا کہ میں تو صرف مصلحتاً مسلمان ہوا ہوں اور وہ بھی اس عزم کے ساتھ  
کہ اسلام کو فیضان پہنچانے کا کوئی دقيقہ اپنے یادختہ سے نہ جانے  
دوں گا۔ اور جو کام میں اسلام کی کھلی ہوئی دشمنی کے ذریعہ  
نہ کر سکا وہی کام اب مسلمانوں کی صفوں میں رہتے ہوئے  
کروں گا۔

چنانچہ بعد میں ایسا ہی ہوتا بھی رہا۔ مثلاً

بعد وفات حباب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم۔ شوریٰ  
میں خلیفۃ المسلمين کی حیثیت سے حضرت ابو بکر صدیق کا انتخاب  
ہو گیا تو ابوسفیان حضرت علیؓ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپؐ کو  
مندرجہ خلافت کے حصوں کی جدوجہد پر اکساتے ہوتے اپنی مکمل  
حیاتیت کا یقین دلایا۔ مگر حضرت علیؓ کے پاس سے ماں یوسف ہی  
لوٹنا پڑا۔

یا۔

ابوسفیان کے پوتے یزید کے وہ الفاظ جو اس نے اسیران کر لیا۔  
کے دربار میں موجودگی کے وقت کہے اور اپنے تاثرات اس طرح  
بیان کئے کہ نہ کوئی فرشتہ آیا نہ قرآنؐ اُتر۔ لبست یہ تو  
بنو یاشم کا رچایا ہوا ایک ڈھونگت تھا (معاذ اللہ) اگر آج میرے  
وہ بزرگہ زندہ ہوتے جو احمد و بدر میرے قتل ہو گئے تو دیکھتے  
اور خوش ہوتے کہ میرے نے انھے کا بدالے لیا۔

ماش ابوسفیان مسلمان نہ ہوا ہوتا۔! ماش ابوسفیان اپنے مااضی کے  
کردار پر نادم ہوتا! ماش سچا مسلمان بن جاتا!! یہ ہر سچے مسلمان  
کی تمنا ہے۔

یہی کچھ صورت حال اپنی ڈگر پر چودہ سو سال سے قائم ہے اور اسی روشن  
کا ایک واضح اشارہ اس وقت بھی ملتا ہے کہ جب بر صیر کے مسلمانوں نے ہند  
کی متعصب آزادیت سے تنگ آگر علیحدہ مسلم مملکت کے قیام کی تحریک کا آغاز  
کیا۔ اس تحریک کی مخالفت کا کام گاندھی اور کانگریس سے زیادہ کامگریسی  
لوٹے کے مسلم زعماء و علماء نے کیا۔ ان لوگوں نے کانگریس کی ہمنوائی کرتے  
ہوئے مسلم لیگ اور مسلم لیگی رہنماؤں خصوصاً بانی پاکستان قائد اعظم محمد علی  
جناح کے خلاف مذہبی نوعیت کے اعتراضات کا محاذ کھول دیا اور سیدھے  
ستادے مسلمانوں کے مذہبی جذبات کو بھرپا کر مسلم لیگ کے خلاف اور  
کانگریس کی حمایت میں ایک مضبوط محاذ قائم کر دیا۔ چنانچہ مسلم لیگ اور تحریک  
پاکستان کے مخالف کانگریسی ہمنوازوں نے مسلمانوں کے تقریباً چھتیں<sup>۲۵</sup> فی صد  
دوٹ حاصل کر کے مسلم لیگ کو کسی حد تک کمزور اور پاکستانی سرحدوں کو  
پکھ محدود کر دیا۔ ان انتخابات میں مسلم لیگ کو مسلمانوں کے ۳۶۶ فی صد  
دوٹ ملے۔ اس طرح مسلمانان بر صیر کی مجموعی قوت خود مسلمانوں کے یارتوں  
لئے کم ہو گئی۔ مگر ان کی مخالفت کے باوجود پاکستان دنیا کے نقطے پر ابھر کر  
رہا۔ اور ان کی تمام سازشیں ناکام ہو گئیں۔ مگر ان سازشی ڈھنوں نے  
شکست تسلیم نہیں کی بلکہ اپنی مخالفت کو نئے انداز میں بروئے کار لائے کیلئے  
تیار ہو گئے۔

اپنی سازشوں کو نیارنگ دیتے ہوئے اور اپنے اسلام کی چودہ سو  
ماضی کی تاریخ کو دہراتے ہوئے پاکستان قائم ہوتے ہیں اس پاک سر زمین  
پر در آئے۔ جیسے اس ملک کے حصول میں ان کی قربانیاں بھی شامل ہوں  
وہ اپنے تحریکی عمل میں مصروف ہو گئے۔ حتیٰ کہ ملک عزیز دو حصوں میں  
 تقسیم ہو گیا مگر یہ اب بھی مطلب نہیں ہیں۔ اس لئے کہ یہ تو دشمن ہیں وجوہ  
 وجود پاکستان کے، ہر مسلم مملکت کے، اسلام کے، یہی وجہ ہے کہ یہ

ملک کو نقصان پہنچانے کے لئے انتشار کو ہوادیتے ہیں۔ کبھی صورتی عصیت کو بھر کلتے ہیں اور کبھی مذہبی جذبات کو مشتعل کرتے ہیں۔ گاہے علاقت کو ہوادیتے ہیں۔ گاہے طبق واریت پھیلاتے ہیں۔ کبھی اسلام کا نام لے کر اسلام کو مکروہ کرتے ہیں۔ کبھی مسلمانوں کو مسلمانوں سے لڑاتے ہیں اور کبھی پاکستانیوں کو پاکستانیوں سے لڑاتے ہیں۔ گو! سر آب پر یہ خوش ہیوا! مگرنا کامیہ و شکست ان کا مقدر ہے۔

حکومت کا فرض ہے کہ وہ ایسے ملک دا اسلام دشمن عناصر پر نظر رکھے اور ان کے فتنوں کو آگے نہ بڑھنے دے۔ خصوصاً ایسے عناصر کی روک تھام ضروری ہے کہ سُنیٰ لبادے میں خارجیت کے نظریات کی اشتکر رہے ہیں۔

اب تک ہم مملکت پاکستان اور دین اسلام کی محبت و مفاد کی خاطر خاموش ہیں ورنہ دنیا جانتی ہے کہ ہمارے ہاتھ میں بھی قلم ہے اور قلم میں زور تحریر ہمارے منہ میں بھی زبان ہے اور زبان میں زور تقریر۔ ہمارے سینوں میں بھی دل ہیں اور ان میں حرارت ایمان۔ ہمارے پاس بھی احساسات ہیں اور ان میں ایک القلابی روح۔

ہم مناظرہ نہیں چاہتے، گوہم نے آج تک کوئی مناظرہ نہیں بارا اور نہ آئندہ کبھی باریں گے کیونکہ حق ہمارے ساتھ ہے اور ہم حق پر ہیں۔ ہمارے خیال میں مناظرہ مفید بھی ہے اور مضر بھی۔ مفید اس طرح کیہ حق کو واضح کرتا ہے اور باطل کا ابطال۔ علوم کو سنبھالتا ہے اور افکار کو نکھلاتا ہے۔ ذہن سے تاریکیوں کو چھانٹتا اور روشنیوں کو اجاگر کرتا ہے۔ حق کے متلاشیوں کے لئے راہوں کا تعین کرتا ہے اور گمراہوں کو مہایت بخشد ہے۔ صدق کو نمایاں کرتا ہے اور کذب کو فنا۔ مگر یہ سب ان کے لئے جو حق کی تلاش میں ہوں اور جو حق سے فرار چاہیں اور بدلیت حاصل کرنا ہی چاہیں تو۔

**حَتَّمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَيْصَارِهِمْ  
غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۝** (سورة البقرہ آیت ۷۳)

(ترجمہ) اللہ نے ان کے دلوں پر اور کافیوں پر مہر لگادی ہے اور ان کی آنکھوں پر پردہ ڈال دیا ہے اور ان کے لئے بڑا عذاب موجود ہے۔

پھر مناظرہ ایک ایسی بیماری ہے جو ایمان کو مزید کمزور کرتا ہے اور عقائد کو خیفت۔ یہ انسان کو بہت دھرم اور رضتی بناتا ہے۔ آنکھوں اور عقلوں پر پڑتے ہوتے پر دلوں کو مزید دبیر کرتا ہے۔ لفڑتوں کی خالیجوں کو زیادہ وسیع اور دشمنیوں کو سختہ بناتا ہے۔ محبت و اخوت کے رشتہوں کو منقطع کر کے اتحاد کو آٹا فاناً تباہ و بر باد کرتا ہے۔ قوموں کی غلطیتوں کو تباہ، آباد بستیوں کو ویران اور مضبوط مملکتوں کو نابود کر دیتا ہے۔

یہ بات تو طے ہو گئی کہ وہ افراد جو حیات طیبہ میں موجود تھے اور آپ کے اطراف بیٹھتے تھے تمام شرائط صاحبیت پر پورے تھیں اترتے تھے۔ اور یہ کہ تمام صحابہ کے درجات مساوی نہیں تھے۔ اور یہ کہ ان میں اکثر منافق بھی تھے۔ جیسا کہ خود خدا نے بزرگ و برتر نے ایک اور مقام پر فرمایا ہے۔

**وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمْتَأْ بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا  
هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ۝** (سورة بقرہ آیت ۷۴)

(ترجمہ) اور بعض لوگ ایسے بھی ہیں جو (زبان سے تو) کہتے ہیں کہ ہم خدا پر اور قیامت پر ایمان لے آتے حالانکہ وہ (دل سے) ایمان نہیں لاتے۔

اور یہ کہ ان میں سے بعض ایسے بھی تھے کہ جو اپنی بات منوانے کے لئے آپ سے کچھ جھوٹ باتیں منسوب کر دیتے تھے۔ چنانچہ خود آنکھاں نے فرمایا۔ **إِنَّهَا النَّاسُ إِنْ كَثَرُوا عَلَى الْكَذَابَةِ فَمِنْ كَذَبَ**  
**عَلَى مُتَجَدِّدًا فَلَتَبُوءُ مَقْعِدَةً مِنَ النَّارِ**

(ترجمہ) لوگو! اب مجھ سے جھوٹی باتیں منسوب کرنے کی انتہا ہو گئی ہے۔ اس لئے میں تمہیں خبردار کر رہا ہوں کہ جو جان بوجھ کر مجھ سے جھوٹی بات منسوب کرے گا اس کا ٹھکانہ جہنم میں ہو گا!!

ظاہر ہے کہ ان حالات میں ہم تمام احادیث کو آنکھیں بند کر کے قبول نہیں کر سکتے۔ کسی حدیث کو قبول کرنے کے لئے ہم پرواجب ہے کہ ہم پہلے اس کے عقل کی کسوٹی پر کس لیں، اصول کے پیالوں پر پرکھ لیں اور قرآن الحکیم سے مطابقت کر لیں۔ یہ کام تو ہم اب بھی کرتے ہیں مگر گروہ درگروہ۔ ہدروں اس امر کی ہے کہ تمام عالم اسلام اور تمام ممالک کے مفکرین یکجا ہو کر اور پورے خلوص و غور و فکر کے بعد احادیث کے ذخائر کی طہارت کا کام انجام دیں۔ اور اپنے اپنے عقائد پر کار بند رہتے ہوئے بنیادی مرکز پر تحریک ہو جائیں تاکہ ہم خود بھی حقیقی اسلام پا سکیں اور نوع النسان تک بھی اصلی و مثالی پیغام پہنچا سکیں۔

زیرِ نظر کتاب اسی مقصد کے حصول کے سلسلے کے ایک الفرادي کا واثق ہے۔

گر قبول افتاد!

اوسر یہ عظیم کا واثق ہے! مصر کے قابل فخر محقق جناب شیخ محمود ابو ریه کی اور اس کے ترجمے کی سعادت حاصل کی ہے۔ پاکستان کے ماہنماز ادیب جناب سید محمد موسیٰ رضوی نے۔ یہ ہے تو ترجمہ مگر اس کی روایت تسلیل کا اندازہ آپ کو کتاب پڑھنے کے بعد ہی ہو گا۔ موسیٰ رضوی ایک دیندار اور مخلص مسلمان ہونے کے ساتھ ساتھ صفات سترے ذہن کے ادیب بھی ہیں۔ عربی، فارسی، اردو اور انگریزی زبانوں پر خاصہ عبور رکھتے ہیں..... اس کتاب پر پیش لفظ لکھنے کی زحمت فرمائی ہے علامہ سید امین حسن سعفی صاحب نے۔ علامہ سعفی صاحب ملک کی مشہور و معروف شخصیت ہیں۔

اور اسلام کے عظیم اسکالر کی حیثیت سے پورے عالم اسلام میں پہچانے جائے ہیں۔ آپ نے عالم اسلام اور کئی یورپی ممالک کے دورے کئے ہیں اور وہاں کے نامور اسکالروں سے دینی و اسلامی یک جہتی کے امور پر مذاکرات کر کے ہیں۔ مقدمہ لکھنے کی رحمت فرمائی ہے۔ ایران کے عظیم مفکر جناب محمد وحید گلپائیگانی نے۔ اور یہ ادارے کی خوش قسمتی پر ہی محول کیا جاسکتا ہے۔ جناب سید حسین مرتضیٰ نے تقریظ لکھ کر احسان فرمایا ہے۔ سید حسین مرتضیٰ رسیروج اسکالر کی حیثیت سے اُبھر رہے ہیں اور بر صافیر کے مشہور عالم دین سید مرتضیٰ حسین فاضل لکھنوی کے صاحزادے ہیں۔ مولا سید مرتضیٰ حسین متعدد کتابوں کے مؤلف و مصنفت ہیں۔ اب ان کے صاحزادے بھی اسی میدان کے شہسوار بن رہے ہیں اور یہ ایک اچھی مثال ہے۔ ان عظیم مفکرین کی۔ اس بے مثال و منفرد کاوش کو آپ کے ہاتھوں تک پہنچانے میں ادارے کی معاونت فرمائی ہے جناب امیر علی سجنے صاحب ہے۔

امیر علی سجن کے متعلق یہ چند جملے میں اس لئے نہیں لکھ رہا ہوں کہ انہوں نے اس کتاب کی اشاعت کے تمام اخراجات برداشت کئے اور اس طرح ادارے کی مالی اعانت فرمائی۔ کیونکہ میرے نزدیک معیار النانیت خیل نے کے لئے دولت کے انیار کی نہیں، اعلیٰ کردار کی ضرورت ہوتی ہے۔ گواہ امیر علی کا دربار اور خوجہ خاندان کے حشم و چراغ ہیں۔ مگر کاروباری مصروفیات کے باوجود عملی مشاغل میں بھی معروف رہتے ہیں۔ چنانچہ اس سے قبل بھی اکثر علی خدمتاً انجام دیتے رہے ہیں۔ علماء کی محفلوں میں باقاعدگی سے شرکت کرتے ہیں۔ مزاج میں سادگی، خلق میں بلندی، کردار میں سچتگی، عادات میں شانستگی، حیات میں زہر و تقویٰ، طبیعت میں انکساری اور سینے میں حساس دل رکھتے ہیں۔ کاروباری حضرات تو اکثر مصلحت کوش ہوتے ہیں مگر امیر علی سجن۔ صفات گواہ رہے باک فتنم کے انسان ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آپ پہلی ملاقات میں

پچھا اچھے تاثر لے کر نہیں اٹھیں گے (کم از کم میرے ساتھ تو یہی ہوا) مگر درست  
اور تیسری ملاقات کے بعد یقیناً متاثر بلکہ گرویدہ ہو جائیں گے۔ امیر علی سعید  
اس سے پہلے ”دین حق“ کی طباعت کرچکے ہیں اور استادہ بھی کئی اہم و نادر  
کتابیں شائع کرنے کا عزم رکھتے ہیں۔ غرض یہ کہ علم اور کتاب کے رشتہوں  
کو بخوبی پہچانتے ہیں۔ اور جانتے ہیں کہ دولت کے بیل پر چند برس بھی نام  
باقی نہیں رہتا مگر کتاب سے بقاء دوام حاصل ہوتا ہے۔

اس کتاب کی اشاعت میں معاونت حاصل رہی ہے ملک کے مشہور مصور  
سید تصدیق حسین نقوی کی۔ کتابت کے فرالف انجام دیتے ہیں۔ رشید  
رسٹم قلم، ثناء اللہ، صفیر احمد، سلام لاٹپوری اور عثمان صاحب نے۔ باشندگ  
کے فرالف انجام دیتے ہیں۔ غلام عباس فاروقی نے۔ ان حضرات کے علاوہ  
بھی چند احباب کے مشورے شاملِ حال رہے ہیں۔ میں فردًا فردًا ان  
تمام حضرات کا شکر گزار ہوں۔

**آخری بات:-** ادارہ عظمتِ انسانیت کے قیام کا مقصد تعلیماتِ محمدؐ  
وآلِ محمدؐ کو عام کرنا۔ تحقیقی مقالات کی اشاعت کرنا اور نادر تخلیقات کو نظر عالم  
پر لانا ہے۔ مگر ان تمام کمٹن مراحل سے گزرنے کے آپ کی اعانت و  
رہنمائی ضروری ہے۔ ارادے و سیع اور دشوار گزار ہیں مگر یہیں امید ہے  
کہ محمدؐ وآلِ محمد علیہم السلام کی سرپرستی اور آپ کی پُر خلوص دُعاوں کے طفیل  
تمام مشکلیں حل ہو جائیں گی۔

## الصلح سین و اسٹنی

ادارہ عظمتِ انسانیت

تعمیر منزل ایم ۳ لیاقت آباد کراچی

وَلِلَّهِ الْحُكْمُ وَإِنَّا لَنَا فِي أَنْهَىٰ مَا  
نَعْلَمُ وَلِلَّهِ الْجَلَلُ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ  
رَبِّ الْعَالَمِينَ وَمَنْ يُعْلَمُ بِهِ فَأَنَّهُ  
لِلَّهِ الْعَلِيِّ الْعَلِيِّ الْعَلِيِّ الْعَلِيِّ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \*

## رَأْيِي

jabir.abbas@yahoo.com

پر مسلمانوں کی ترغیب و تحریک کے سلسلے میں اتنی تن دہی، استقامت اور استقلال کے ساتھ اپنی کوششوں کو جاری رکھا کہ ظاہر بہیں اور سطحی فکر کے حامل افراد یکجا تھت ان پر ٹوٹ پڑے اور انہیں ہدف طعن و تشیع قرار دیا۔ پھر آں علی علیم السلام کی صادقا نہ جانبداری اور خالصانہ تمجید کے سبب بعض شیوخ اور علماء از ہر کی بے مہری کا سبب بنے اور رفض و تشیع کا الزام ان کے سر پر آیا جس کے نتیجے میں مذاقثاً اور ہر زد گوفن کا ایک سلسلہ شروع ہو گیا جیسا کہ انہوں نے خود اس واقعے کو لینا سے شائع ہونے والے ایک ماہنامے "التبیح" کے دو شماروں میں "از ہر لوگ کے ساتھ میری داستان" کے عنوان سے دو مفید اور مستدل مقالوں میں لکھا۔ ان مقالوں میں انہوں نے فی مابین اختلافات کو ہر دشوار گزار موڑ پر بڑے شائستہ انداز سے شیرینی کلام اور حلاوت زبان کی رحمایت کے ساتھ بیان کیا۔

یہاں ہم اختصار اور پرب سے بڑھ کر ان نامطلوب نتائج کے باعث جو اس طرح کی کشمکش سے مسلمانوں کے درمیان پیدا ہوتی ہے اور وہ بھی اس دو دین جبکہ اتحاد اور یگانگت ان کے لئے ایک جیاتی پہلو رکھتی ہو اس کی تفصیلات سے صرف نظر کرتے ہیں اور اس رب جبلیل سے اراداح مقدس حضرت خاتم الانبیاء رَأَنَه اطہار اور اولیاء اسلام علیہم السلام کی استشفاع کے ساتھ اسلام کے مایہ ناز پرچم تکے مسلمانوں کی سر بلندی، کامیابی، سعادت اور وحدت کلام کے خواہاں ہیں۔

محمد و حیدر گلپائیگانی (تہران)

ماخذ کتاب

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

- ١- قرآن حكيم  
 ٢- ابو سریره ، علامه عبد الحسين  
 ٣- الاصفهاني  
 ٤- الاستیعاب ابن عبد البر  
 ٥- الاحکام فی اصول الاحکام ، ابن حزم  
 ٦- شرف الدین مرحوم  
 ٧- اسد الغابہ ابن اثیر  
 ٨- الاصابة ابن حجر عسقلانی  
 ٩- الاحکام فی اصول الاحکام آمی

- ٨ - اسل الشيعة واصولها، استاد  
محمد حسين كاشف الغطاء عمر حرم
- ٩ - الفقيه سيوطى اوراس کی شرح، احمد بن شاکر۔
- ١٠ - الفقيه اور اسکی شرح، عراق
- ١١ - انساب الاشتراط بلاذری
- ١٢ - البدایۃ والہنایۃ ابن کثیر
- ١٣ - تاریخ آداب الحرب، استاد مصطفیٰ صادق الراهنی
- ١٤ - تاریخ ابن خلدون
- ١٥ - تاریخ الخلفاء سیوطی
- ١٦ - تاریخ کبیر زہبی
- ١٧ - تاریخ مختلف الحديث این قیمہ
- ١٨ - تذكرة الحفاظ زہبی
- ١٩ - تفسیر ابن کثیر
- ٢٠ - تفسیر امام محمد عبدہ
- ٢١ - تفسیر سورہ اخلاص، ابن تیمیہ
- ٢٢ - تفسیر طبری
- ٢٣ - تفسیر کشافت علامہ زہبی
- ٢٤ - التقریب، نووی
- ٢٥ - توجیہ النظر جز ائمی
- ٢٦ - جامع ابن وهب
- ٢٧ - در جامع بیان العلم ابن عبد البر
- ٢٨ - جامع ترمذی
- ٢٩ - الحلیہ البونعیم
- ٣٠ - حیواۃ الحیوان دمیری
- ٣١ - ریبع الابرار زمخشتری
- ٣٢ - رد الدارمی علی المریس
- ٣٣ - الروضۃ الباسم - فذیر الیمانی
- ٣٤ - روضۃ الاخبار محمد بن قاسم بن یعقوب
- ٣٥ - سنن ابن داود
- ٣٦ - سنن نسائی
- ٣٧ - سیرت ابن ہشام
- ٣٨ - سیرۃ اعلام النبلاء، جلی
- ٣٩ - سیرۃ الحلبیہ، جلی
- ٤٠ - شذرات الذهب فی انبیاء من ذهب  
عمار حنبلی
- ٤١ - شرح صحيح مسلم، نووی
- ٤٢ - الشعر والشعراء ابن قیمیہ
- ٤٣ - صحیح بخاری اور اسکی شرح - ابن حجر عقلانی -
- ٤٤ - الصداق والصدیق، البیحان توحیدی

- ٢٣- طبقات ابن سعد مطبوعة بوروب  
 ٢٤- مختصر كتاب المؤمل ابو شامة  
 ٢٥- مراة الاصول ملخص وخطي  
 ٢٦- مند احمد  
 ٢٧- مند ليقي  
 ٢٨- المصنف والمشهوب ثعالبي  
 ٢٩- المعارف ابن قتيبة  
 ٣٠- مجمع الادباء ، ياقوت حموي  
 ٣١- مجمع البلدان ، ياقوت حموي  
 ٣٢- مجمع الحيوان ، امين المعرف  
 ٣٣- المغنى ، ابن هشام  
 ٣٤- مقامات بدیع الزمان ہمدانی اور اس کی  
     شرح امام محمد عبده -  
 ٣٥- مناقیب ابی خفیفہ ، مکی  
 ٣٦- المواقفات شافعی  
 ٣٧- الجنوم الزاهرہ ، ابن تغری بردوی  
 ٣٨- نہایہ الارب ، تغیری  
 ٣٩- شیخ البلاغہ اور اس کی شرح - امام  
     محمد عبده -  
 ٤٠- ہدی الساری ، ابن حجر عقلانی  
 ٤١- الوجی الحمدی ، محمد رشید رضا -



## مقدمہ مولف

لِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ﴿١﴾

یہ مختصر مجموعہ "اضواء علی السنۃ المحمدیہ" کی کتاب کا ایک حصہ ہے جس کی اشاعت عالم اسلام کے چچے چچے میں ہو چکی ہے۔ یہ کتاب "فن الشعرا الجاہلی" کے بعد اس دور کی سب سے زیادہ مشہور اور معروکتہ الاراء کتاب ہے۔ اور باوجود اس کے کہ الحمد للہ بلند پایہ و انشوروں اور صاجان فکر و نظر کی جانب سے ہنایت قد دافی اور تعریف و توصیف کا سبب بُنی۔ تاہم بعض فکری جمود کے شکار، ظاہرین اور تنگ نظر نگاہوں نے دشنام طرازی اور ہر زہ گوئی کے ساتھ بہار استقبال کیا۔ مگر ہم نے انکی کوئی پرواہ نہیں کی اور ان کو اپنے حال پر چھوڑ دیا تاکہ وہ اسی طرح ضلالت اور لکڑاہی کی زندگی بسر کریں اور اگر یہی لوگ ہماری طرح راہ راست اختیار کرتے اور علمی سرمائی کے ساتھ یہ پسندیدہ روشن اختریاً کرتے تو ہم بھی ہنایت خندہ پیشانی اور رضاو رغبت کے ساتھ ان سے بحث و گفتگو کا آغاز کرتے مگر ہنایت افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ انہوں نے ضد، بد گوئی، اور دشنام طرازی کے لجن زار میں غوطہ درہو کر راہ راست سے انحراف کیا جسکی بنا پر ہمیں بھی ان کے ساتھ گفتگو سے صرف نظر کرنا پڑا۔ جس چیز نے سب سے زیادہ ہمیں مطعون اور بد دہن ہر زہ گویوں کا بدبفت بنایا وہ "ابو ہریرہ" کی تاریخ تھی جس میں ہم نے چرت انگریز حقائق کا انتشان کیا اور جوان کے لئے ایک انوکھی بات تھی جس سے وہ پہلے یکسر بے خبر تھے۔ اس اچانک اطلاع نے انہیں مہبوت بنادیا اور قریب تھا کہ فرط تعجب سے ان کی چین بلند بُونی کے لیے میں آہستہ آہستہ ہواں بجا ہوئے اور انہوں نے طے کیا کہ اپنی

شکست کا ازالہ کریں مگر ہماری حرب اتنی کاری تھی کہ انہیں فحش اور ناسزا گوئی کے علاوہ اور کوئی راہ دکھائی نہ دی جس میں وہ وحید عصر تھے۔ اسلئے انہوں نے اپنی زبانوں کو ہمارے دشمن کے لئے دلکش اور لوک قلم کو اس مدعا کے لئے بروئے کا رکھا۔

اس بد کلامی کے مقابلے میں سب پر فائق آتے والی ایک شامی اور انہری شخصیت ہے جو اپنے آپ کو "ڈاکٹر مصطفیٰ الیاعی" کے نام سے جانتی ہے اور الحق بذریعی کے میدان میں وہ یک تاز عصر ہے را در فن ہر زادہ گوئی کا پے نظیر ڈاکٹر ہے، اس نے اپنی گفتگو کو جس عربی اور فناشی کے ساتھ ہمارے حوالے کیا ہے۔ شاید وہ ارض کا پست ترین آوارہ اور ہر جائی انسان بھی اس کی اداء مثلى سے عاجز ہو اور شاید وہ اس طرح یہ سمجھانا چاہتا ہو کہ اسے فن ہجاء اور ناسزا گوئی میں تمام نمائشوں پر دسترس حاصل ہے اور الحمد للہ کہ ایسا ہی ہے۔ مگر اس میں چیرانی اس لئے نہیں کہ ہم تاریخ کے اوراق میں اس کی زندگی کو پر کھڑکے ہیں اور ہم پر واضح ہو گیا ہے کہ اس قسم کی حماقتوں اور مجبود کو اس نے اپنے قبلیے سے درہ میں پایا ہے اور گالم گلوری کو بھی اس نے اپنے اساتذہ سے سیکھا ہے۔ ایسی صورت میں ہمارا فرض تھا کہ اس کو ہم عدالت کے کٹھرے میں لاکھڑا کرتے تاکہ وہ اپنے گفتار و گردار کے اثرات سے بہرہ درہ ہوتا اور اپنے ہم عصروں کے لئے عبرت کا منور نہ بنتا لیکن ہم نے رحم کھا کر اس پر شفقت کی اور اپنی جوانمردی سے دور دیکھا کر ایک ایسے انسان سے الجھا جائے جو خود ایک مزن بیماری کا شکار ہوا اور اپنے علاج سے ما یوس حیات و ممات کے دورا ہے پر کھڑا ہو۔ لہذا ہم عاطفہ وجوانمردی نے مجھے ابھارا کہ میں یہودیوں کے شفاخانے میں اس سے ملنے جاؤں جہاں وہ حکومت کے خرچ سے زیر علاج تھا میں نے اسکی تمام اہانتوں کو یکسر فردو گذاشت کیا اور ۲۸ رمضان المبارک ۱۳۸۰ھ مطابق ۱۹۶۱ء کو بدھ کی دوپہر اس سے ملنے گیا اور نہایت خلوص کے ساتھ

بارگاہ خداوندی میں اس کے لئے شفایے حاجل کا طلب گارہوا اور عید الفطر کی آمد پر از قبل اسے مبارک بادی میر الگان تھا کہ اگر اس شخص میں ذرا بھی محیت نفس ہوگی یا اس کا تکب محترم ہو گا تو وہ ان عطا اعط انسانی کو قدر کی نگاہوں سے دیکھے گا۔ اور بہتر نہ سہی تو کم از کم اسی سطح پر مجھ سے سلوک کرے گا۔ اس کا ضمیر اسے آواز دے گا اور جو کچھ اس نے دیگر خداشوں اور بے ادبیوں نے ایک ایسے انسان کے حق میں ردا رکھے گا اور جو بتاؤ پھر خطوط میں میرے ساتھ کئے انہیں پر اکتفا کرے گا۔ مگر اس شخص نے کہ خدا اس کے تمام اعراض کو دور کرے ایسا نہیں کیا۔ کچھ بھی عرصے بعد اسکی فطرت اور طبع مرکش نے اس پر غلبہ کیا اور اس کو اس بات پر آمادہ کیا کہ وہ از سر نور کیک گالیوں کی باڑ پر مجھے لے آئے اور ان تھالف کو عیناً «الاہرام» کے مجلے میں منعکس کرے۔ خدارحت کرے عرب کے شاعر متبغی پر جس نے کہا ہے۔

اذا انت اكرمت الکریم مملکة      وان انت اكرمت اللئیم تمددا  
 «کسی محترم اور عالی نسب انسان کی تکریم اس کو حرجید لیتی ہے اور اگر پست فطرت اور کم مایہ انسان کی تکریم و تعظیم کی جاتے تو وہ اسے سرکش نہادیتی ہے۔ انہیں ظاہر ہیں، کوتاه نظر، جو دنیہ فکر وں کے شور و غوفا اور ہنگامہ آرائیوں نے ہمیں اس بات پر مجبور کر دیا کہ "شیخ الضمیرہ ابوہریرہؓ کی تاریخ پر من جمیع الجہات تجدید نظر کی جائے تاکہ اس مشبور صحابی کی حقیقت سہتی کما حقہ سب پر آنکھدار ہو جائے اور سب اس کو باحسن الوجوه پہچان لیں۔ اس بنا پر ہم نے ان تمام مصادر و مأخذ سے جواب روابیت کے نزدیک مستحب اور موثق ہیں اور جن پر ہمیں دبست رس حاصل ہے رجوع کیا اور اس بحث و تحقیق میں فقط اہمی پر اعتماد کیا اور

لئے کتاب المضان والمنسوب تعالیٰ کے صفحہ ۲۶۷ اور اس کتاب کے صفحہ ۲۵ پر ابو بریرہ کی اس وجہ ثہرت کو ملاحظہ فرمائیں۔

دیگر مأخذ سے قلم روک لیا تاکہ احمد اور نادان لوگ ہم پر تیئع کا الام نہ دھیر  
 اور یہ نہ کہہ سکیں کہ ایسی باتیں ہم سے کہتا ہے جن سے نہ ہمیں آشنائی ہے  
 اور نہ اعتقاد اور اس طرح ہم نے اس بحث میں اس موارد سے استفادہ کیا جسکو  
 ہم نے اپنی عظیم الشان کتاب کی تالیف کے موقع پر مذکورہ کتب کے درمیان مطالعہ  
 اور تحقیق کے دوران نکلا تھا وہ مطالعہ و تحقیق جس میں پندرہ سال سے زیادہ وقت  
صرف ہوا اور آخر کار مذکورہ کتاب کی پہلی اشاعت میں جو کچھ ہم سے جمع ہو سکا  
 اکھٹا کر دیا۔ کیونکہ اختصار اور جمود پسند ظاہر ہیں دونوں ہمارے پیش نظر تھے  
 ایسا نہ ہو کہ ہماری باتوں کو ان کے دل و دماغ قبول نہ کریں اور وہ ضائع ہو  
 جائیں ہم نے ان تمام مأخذوں سے رجوع کیا تاکہ ابو ہرہ کی تاریخ کے لئے ایک  
 مکمل اور دلچسپ بحث تیار ہو سکے۔ ہم نے بحث کی طوالت یا اختصار پر کوئی  
 توجہ نہیں دی کیونکہ اسکا موضوع بڑی اہمیت کا حامل ہے اور اس کے  
 بارے میں گفتگو آسان نہیں۔ پھر ہم نے اس موضوع کے لئے ایک واضح اور  
 مستقیم مورخانہ روشن کو اختیار کیا جو سچائی اور امامت کا راستہ ہے جس سے  
 انحراف سراسر گرا ہی اور در بر ری ہے۔ اس کے بعد ہمیں کسی کی پرداہ نہیں  
 کہ مثلاً زید ہم سے خوش ہو گایا عمر ناراض۔ اہل مطالعہ پر یہ واضح کرنا ضروری ہے  
 کہ اس روشن کو اختیار کرنا آسان نہیں تھا۔ مگر ہم نے اس دشواری کو اپنے لئے گوارا  
 کیا اور اپنے کئے پر نہایت خوش ہیں اس لئے کہ حق ہم پر واضح ہو گیا اور راه حق  
 پر جادہ چیائی کے لئے ہم نے اپنے پر دوکار سے مدد چاہی جس نے ہماری ہر قدم پر اہ  
 منائی کی -

سر حال ابھی بحث و تحقیق سے فراغت حاصل نہیں ہوئی تھی کہ ہم نے  
 محسوس کیا کہ موضوع نے کچھ طوالت حاصل کر لی ہے اور صفات کی تعداد ۱۵۰  
 تک پہنچ گئی ہے درآں حالیکہ اصل صفات شاید ۵۰ سے زیادہ نہیں تھے۔ اور  
 گے۔ ہم کمیت قلم کی بآگ اس پر چھوڑ دیتے تو کتاب کے صفات کے صفات مزید سیاہ

بوجاتے لیکن ہم نے راستہ روک کر اسی پر اکتفا کیا اور پھر خیال آیا کہ اس بحث کے لئے ایک جدا گاند کتاب مرتب ہوئی چاہئے تاکہ زیادہ مفید اور زیادہ قابل استفادہ ہو۔ اس طرح اب یہ کتاب مکمل تحقیق کے ساتھ پڑھنے والوں کی خدمت میں حاضر ہے۔ جس میں بغیر کسی شک بتردید کے مشہور صحابی ابو ہریرہ کی خبر کے دن پیغمبر کے حضور نہایت غلکت و تنگستی کے عالم میں شرف یابی سے لے کر کمال بے نیازی کے ساتھ عقیق کے ایک عالیشان محل میں موت کی تصویر مرتا پامنځکس ہے۔ اس صاف و شفاف آئینے میں ہر پڑھنے والا ابو ہریرہ کی شخصیت واضح اور آشکار طور پر دیکھ سکتا ہے اور پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم اور خلق امار کے دور میں انکی زندگی اس پر روشن ہو سکتی ہے۔ پیغمبر بھی معلوم ہو سکتا ہے کہ اس دورفتت میں صحابہ کے نزدیک انکی کیا تقدیر و منزالت تھی اور یہ کہ حضرت عمرؓ نے کس طرح ان کو احادیث پیغمبرؓ بیان کرنے سے منع کیا تھا اور اسی امر پر اخین تازیا نے لگائے تھے۔ اور شہر بدرا کرنے کی دھمکی بھی دی تھی اور پھر بھرین پر حاکمیت کے دوران امانت میں عدم رعایت کے سبب ان کے اموال کا کچھ حصہ بھی بحق سر کار ضبط کر لیا تھا۔

پھر جب انھوں نے بزرگ صحابہ سے میدان خالی دیکھا اور حضرت عمرؓ کے اس تازیا نے کا خوت باقی نہ رہا۔ جو ہر وقت روایت حدیث پر انکی پیٹھے زخمی کرتا تو انھوں نے حدیث گوئی کا سلسلہ شروع کر دیا اور پیغمبر اسلامؐ کی محقر مصاحبۃ کے باوجود اتنی کثیر تعداد میں حدیثیں نقل کیں کہ مور دلاظم تھے اور عالم اسلام کے پہلے متهم راوی محسوب ہوئے۔ اسکے بعد انھوں نے اپنے آپ کو بنی امیر سے منسلک کر لیا جو ناصب حکمران تھے اور جنھوں نے اسلام میں شوریٰ کی اہمیت کو ختم کر دیا تھا اور شاہزاد صورت اختیار کر لی جن کے دست قدرت میں امر و بخی عزل و لفب سب ہی کچھ تھا۔ ابو ہریرہ نے ان کے دوستوں اور مبلغین کے حلقوں میں شمولیت اختیار کی اور انھیں اپنی زبان اور روایات کے ذریعے مکہ پہنچاتے رہے اور اس طرح دد ان کے الطاف و عواطف عطا یا اور من سجا تے کھانے بالخصوص "مضنیہ" میں شریک

بوجئے جس کا شمار معاویہ کے اعلیٰ ترین کھانے میں ہوتا تھا۔ اس غذا کی طرف ابو  
بریرہ کی رغبت اس حد تک تھی کہ بالآخر اس نام سے پکارے جانے لگے اور یہ لقب  
بیشہ ان کے ساتھ چپاں رہا عرصہ دراز تک یہی لقب ان کا طرہ امتیاز تھا جیسا کہ  
آپ اسی کتاب میں ملاحظہ فرمائیں گے اور اسی لئے ہم نے بھی اپنی کتاب کو اسی نام  
سے منسوب کیا۔ علاوہ ازین ابو بریرہ کی تاریخ کا مطالعہ کرنے والے ایک اور عجیب  
و غریب داستان سے دو چار سوں گے جس کے تین مرافق ہیں اور اس کا تعلق اس  
دور سے ہے جب وہ معاویہ کے دربار میں خدمت گزار رکھے اور یہ قصہ وہی "بسط  
ثوب" دعائیں اور مزدود" والی داستان حدیث ہے اور اس میں شک نہیں کہ اس کا  
شمار ابو ہریرہ کے تاریخ حیات کی سب سے الزکھی اور ولچپ داستانوں میں ہوتا  
ہے۔

اس طرح ہم نے ابو بریرہ کی روایات، ان کے صدق گفتار کا پیمانہ اور پیغمبر  
اکرم ﷺ سے ان کے احادیث کی نسبت کے بارے میں ان اہم ترین مطالب سے پرداز  
الٹھایا ہے جس کا جانا مسلم اور غیر مسلم دونوں کے لئے نہایت ضروری ہے تاکہ حقیقت  
کھل کے سامنے آئے اور اپنے وزن کی صلاحیت کے مطابق موروث قبول واقع ہو سکے  
روایات میں ایسا موارد شامل ہے جس سے ایک طرف اسلام دشمن عناصر ہماری ضد پر  
اتخاذ سند کرتے ہیں اور دوسری طرف مومنین شک و تردید میں پڑ جاتے ہیں اور اس کا سبب  
یہ ہے کہ ابو ہریرہ روایات میں تدلیس سے کام لیتے تھے۔ تدلیس جیسا کہ علمائے  
حدیث نے کہا ہے حکم رسول میں آتا ہے اور علمائے فن کے نزدیک اسکی قبولیت میں اختلاف  
ہے اور بعضوں نے تو کلی طور پر اس کو رد کر دیا ہے۔ اسی سبب تمام صحابہ کے برخلاف  
ابو ہریرہ کی تاریخ ہماری توجہ کا خاص مرکز بنی۔

یہ ہے ہماری کتاب کے مواد کا ایک حصہ۔ اس میں دوسرے علمی حقائق بھی  
منضبط ہیں جو اس سے قبل کہیں کسی کتاب کا سر ما یہ نہ بن سکے۔ مجھے معلوم ہے  
کہ اس کتاب کی طباعت کے بعد میرا کیا حشر ہو گا اگر اس راہ میں جو بھی میرا حال

ہو گا وہی میرا مطلوب ہے اور اس کے لئے میں بالکل تیار ہوں۔ خدا رحمت کرے  
ابن حزم پر جس نے کہا تھا:-

جب کوئی امر کی تحقیق پر کمربستہ ہو جائے اور اپنی ہستی کو تحقیقت کی  
راہ میں حکم بنا لے۔ اگرچہ آغاز کار اس کے لئے مشکل ہو گا اور اسے  
بہت دکھ سہنے پڑیں گے۔ مگر ایک ایسا مقام حاصل ہو گا جہاں وہ لوگوں  
کی ستائش سے زیادہ انکی بدگوئی سے محفوظ ہو گا۔

jabir.abbas@yahoo.com

حَلَّتْ الْمُرْسَلَاتِ بِالْأَرْضِ  
وَلَمْ يَكُنْ لَهُنَّ مُنْذِرٌ  
لَمْ يَتَّقَدِّمُوا إِلَيْنَا<sup>بِأَنَّا أَنَّاهُمْ  
مُنْذَرٌ</sup>  
لَمْ يَأْتُوكُمْ مِنْ دُرُّ<sup>أَنَّهُمْ  
مُنْذَرٌ</sup>  
لَمْ يَأْتُوكُمْ مِنْ دُرُّ<sup>أَنَّهُمْ  
مُنْذَرٌ</sup>  
لَمْ يَأْتُوكُمْ مِنْ دُرُّ<sup>أَنَّهُمْ  
مُنْذَرٌ</sup>

jabir.abbas@yahoo.com

# سر اعز



jabir.abbas@yahoo.com

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

یہ طے شدہ امر ہے کہ تمام احادیث تہوی قرآن کریم کی طرح دین کی اسی  
ہیں کیونکہ دین کی عمارت بغیر ان کے استوار نہیں رہ سکتی اور اصل وحیقت  
دین کا اس راہ سے ہٹ کر معلوم کرنا ناممکن ہے نیز ہر فرد مسلمان پر یہ بھی لازم  
ہے کہ ان احادیث کو سمجھئے اچھی طرح یاد رکھے اور ان میں جو احکام ہیں ان کی  
پیروی کرے بالکل اسی طرح جیسے قرآن کی ہدایات پر عمل کیا جاتا ہے۔ نیز یہ بھی  
مسلم ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہمیشہ اپنے صحاب کو

حفظ و نقل حدیث کے لئے تاکید فرمائی ہے تاکہ وہ آپکے بعد سہیش باقی رہ سکے ایسی حالت میں لازم ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے وہ تمام صحابی جنہوں نے نقل حدیث میں زیادہ حصہ لیا ہے، دین کی منزد میں بلند ترین مرتبہ پر فائز ہوں، ایمان میں سب سے زیادہ ثابت قدم اور علمی مدارج میں سبے اوپر ہوں اس کے عکس جنہوں نے ان کے مقابی میں کم حدیثوں کو نقل کیا دین و فضیلت و علم میں ان کا مقام کچھ کم اور قدر و منزدت کے لحاظ سے انہیں پہلے گروہ کی نسبت دوسرے درجہ پر فائز ہونا چاہیے۔ یکن عجیب بات ہے کہ مشہور کتب کی شہادتیں ہمیں اس امر کے خلاف ثبوت بہم پہچانی ہیں کیونکہ صحابہ کا وہ گروہ جو مرتبہ میں افضل اور مقام و منزدت میں زیادہ بلند اور علوم دین میں دوسرا سے زیادہ واقعہ اور تکمیل دین اور اس کی وفایا اور جانبداری میں ہر ایک پر سبقت لے جاتے والا تھا جسے درحقیقت اصول دفر وغیرہ دین کو اپنے عظیم مرتبی یعنی جناب مسیح و کائنات ﷺ سے درستہ میں پایا تھا بالخصوص ایسے افراد جنہیں عہد پیغامبر ہی میں منصب نبی سونپا گیا۔ مثلًا خلفاء اور انصار و مہاجرین کرام یا جن کے باسے میں کہا جاتا تھا کہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ان سے راضی خوشی دینیا سے رخصت ہوئے یہ تمام کے تمام وہ بزرگ تھے جنہوں نے بخار پیغمبر ﷺ سے بیت کم حدیث نقل کیں، ان میں بعض ایسے صحابی بھی تھے جنہوں نے پیغمبر ﷺ سے اعتراف کیا بلکہ ہم یہ دیکھتے ہیں کہ ان کے بعض بزرگوں نے نقل حدیث سے اعتراض کرتے ہوئے دوسروں کو بھی اس کام سے روکا اور نقل حدیث میں اس درجہ احتیاط کی کہ آخر کار وہ اپنی بھی ہر یہی احادیث کو خود اپنے ہی ہاتھوں نذر آتش کرنے لگے ہے

۱- مذکورہ مطالب کے اجزاء کو ہم اپنی کتاب "اصوات علی الستة الحمدیہ"

میں تفصیل سے بیان کرچکے ہیں۔

# ”ابو هریرہؓ“

.....!.....!.....!.....!

لَدُنْ رَبِّهِ شَلِّيْهِ مَعْنَى دِيْنِهِ لَمْ يَرَهُ بَلْ لَا  
 لِلَّهِ الْحَمْدُ لِمَنْ لَمْ يَشْعُرْ بِهِ كُلُّ شَيْءٍ لَكُلُّ شَيْءٍ إِلَيْهِ  
 يَرْجُعُ وَمَا لَمْ يَرْجُعْ إِلَيْهِ أَنْ لَمْ يَأْتِ مَعَهُ فَلَا أَكْثَرُ الْمُؤْمِنِينَ  
 يَذَرُونَ أَنْفُسَهُمْ فَلَمَّا كَانَ الْقَنْزِينَ مُؤْمِنَاتٍ قَالَ اللَّهُ أَعْلَمُ  
 بِمَا يَعْمَلُونَ فَإِنَّمَا يَنْهَا اللَّهُ عَزَّ ذِيْجَلَى عَنِ الْمُنْكَرِ  
 لَكُلِّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ  
 لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ  
 لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ  
 لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ  
 لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ كُلُّ شَيْءٍ لَمْ يَرَهُ

*jabir.abbas@yahoo.com*

اور یہی واقعہ اس بات کا موجب بنا کہ ہم اس کتاب کی تالیف کریں جو  
 اس وقت اہل مطالعہ کے ہاتھوں میں ہے اور اس میں ایک ایسے شخص کی شرح  
 زندگی پر گفتگو کریں جس نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تمام  
 اصحاب میں سب سے زیادہ کثیر تعداد میں حدیثیں نقل کیں درآں حالیکہ  
 وہ بالتحقيق رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مصاحبت

میں ایک سال اور چند مہینے سے زیادہ نہ رہے۔ نیز یہ کہ اصحاب میں کبھی ان کا کوئی خاص مقام یا مرتبہ نہیں تھا اور کسی بھی اعتبار سے وہ قابل ذکر نہ تھے، اس شخصیت کو تاریخ ابو ہریرہ کے نام سے جانتی ہے۔

ان کی روایات ہیں کہ ..... !!

کاش نہ ہوتیں وہ تمام روایات جن کو حدیث کی مشہور و کتابوں نے لائے نقل کیا اور جس نے مسلمانوں کے دلوں میں صداقت و اعتبار کے ساتھ گھر کر لیا اور ان کے انکار و خیالات میں رچ بس گئی اور آخر کار اصول و فروع دین میں داخل ہو کر احکام و قوانین دین میں نقہا کئے مآخذ آشنا پائی اور صاحبان مذہب و ملک اور مسلمانین کے درمیان ان کے عقیدہ و آراء میں دین و مدرک بھی اس بندش کے ساتھ کہ اس طرح کی احادیث نے جن شکلات کو ہبہ دیا ان سے مومن اور عین مومن و انسوروں کے انکار عجیب طرح کی جیرانی میں مبتلا ہیں۔ ان میں ایسے شبہات اور خرافات پائے جاتے ہیں جو دین پر طعن و تمسخر کا سبب بننے ہوئے ہیں۔ بھر ان روایات میں ایسے اسناد بھی داخل ہیں جن کا تعلق اسرائیلیات سے ہے اور جن پر کمال بے اعتنائی کے ساتھ بھروسہ کیا گیا ہے۔

محض یہ کہ اگر ابو ہرہ کی احادیث میں ان تمام معاہد و مصائب کا وجود نہ ہوتا تو ہم کبھی اپنے قلم کو اس بحث کی طرف متوجہ نہ کرتے اور اپنا قیمتی وقت اس پر صرف نہ کرتے، مگر ان کی روایات ہیں کہ ..... !!

۱۔ اسرائیلیات ان احادیث و روایات و قصص کو کہا جاتا ہے جو یہودیوں کی طرف سے اسلامی روایات میں داخل ہوئیں اور جن میں بیشتر جھوٹ اور خرافات کی بھروسہ ہے۔

ابو هريرة رضي الله عنه ناماً مائين، اخْتَلَافُ

عصر حبائلیت اور عہدِ اسلام دلوں ادوار میں ابو ہریرہؓ کی طرح کسی کا نام اتنی فراوانی کے ساتھ موردا خلاف نہیں ٹھہرایا۔ اسی وجہ سے انکا خاندان اپنی نام جس سے دہ گھریں پکارے جلتے تھے صحیح طور پر ثابت نہیں ہے۔ اسی طرح ان کے والد کے نام میں بھی کافی اختلاف پایا جاتا ہے۔ ”لزوی“ لکھتے ہیں ابو ہریرہؓ اور ان کے والد کے ناموں میں اختلاف ہے جس کے لئے تقریباً ۳۰ نکناں مقل

کئے گئے ہیں جو تمام کے تمام حاکم کی کتاب "الکنفی" میں مذکور ہیں۔ اس موصوع کو ابن حجر نے الاصابہ میں بھی نقل کیا ہے سنه حافظ غرب، ابن عبد البر نے اپنی کتاب "الاستیعاب" میں لکھا ہے، ابوہریرہ اور ان کے والد کے ناموں میں اس کثرت کے ساتھ اختلاف پایا جاتا ہے کہ جس پر عصر جاہلیت اور دور اسلام دونوں قتوں میں احاطہ ممکن نہیں۔ پھر مزید لکھتے ہیں۔

اور ظاہر ہے اختلاف و اضطراب کا یہ سمندر ہمیں اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ ہم کسی ایک بات پر بھروسہ کریں۔ ہاں جو بات پائی بثوت کو پہنچتی ہے وہ یہ ہے کہ ان کی کنیت ان کے نام پر غالب بھتی اور حقیقتاً ایسا مسلم ہوتا ہے کہ ابوہریرہ ان افراد کی طرح ہیں جو کنیت کے علاوہ کوئی نام نہیں رکھتے۔ بہترین مقام جہاں ان کا نام آسکتا ہے وہ صحابان کیتیں کی تھیں اور "اسد الغاہ" میں ہے کہ ابوہریرہ کے نام میں بہت اختلاف ہے ایسا اختلاف کہ ان سے پہنچے اور ان کے بعد کسی شخص کے نام میں اتنا اختلاف نہیں پایا گی۔ مشہد البنت ان کی والدہ کا نام جیسا کہ کہا جاتا ہے "ایمہ" تھا، ان باتوں سے پتہ چلا کہ قطعی اور یقینی طور پر ابوہریرہ کے لئے صحیح نام اُسکی دریافت حدس و تخيین کے سوا کچھ نہیں ہے ادا ہم ان کا ذکر ان کی کنیت کے ساتھ کرتے ہیں جس میں وہ شہر آفاق بنتے اور ان کی وجہ شہرت کے تذکرہ کو خود ان پر چھوڑتے ہیں، جہاں وہ کہتے ہیں:

"میں اپنے گھر کی بیکریاں چرا کرتا تھا۔ میرے پاس ایک چھوٹی بیٹی بنتی جسے میں رات کو درختوں میں چھوڑ جاتا اور جب صبح ہوتی تو اس کو

ساختہے کو صحرائیں نکل جاتا ہے جس کے سبب لوگ مجھے "ابو ہریرہ" کہنے لگے "کوئی حرج نہیں اگر ہم اپنے بارے میں ان کے اس اقرار و بیان کو تسلیم کریں، ایسا معلوم ہوتا ہے وہ بلی مدینہ میں بھی ان کے ساختہ ساختہ ہی ہے کیوں کہ جس طرح فیروز آبادی نے "تاموس المحيط" میں سخیر کیا ہے۔ ایک نئے پر پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ابو ہریرہ کو اس طرح دیکھا کہ وہ ایک بن تو گو دیں سمجھا ہے ہوئے تھے ۳۰

۱۸ شاید بلی سے اتنی شدید طور پر دلچسپی تے احتیف اس سلسلے میں روایت بیان کرنے پر مجبور کیا جس کے سبب وہ حضرت عائشہؓ کے اعتراض کا حدث ہے اس روایت کی داستان کو علامہ "دمیری" نے اپنی کتاب "حیواۃ الحیوانات" میں لفظ "ھروا" کے ذیل میں نقل کیا ہے جس میں وہ لکھتے ہیں "مسند ابو داود الطیالی میں شعیؑ نے علم رسم سے روایت کی ہے کہ ایک دن ہم حضرت عائشہؓ کے پاس بیٹھے ہوتے ہوئے ہارے ساختہ ابو ہریرہ بھی موجود تھے ایسے یہ حضرت عائشہؓ نے ابو ہریرہ سے مخاطب ہو کر کہا "ابو ہریرہ کا تم نے رسول خدا سے یہ حدیث نقل کی ہے کہ خُدا بلی کو صدر میں پہنچانے کے سبب ایک عورت کو دوزخ کے عذاب میں مبتلا کریں گا؟" ابو ہریرہ نے کہا کہ ہاں میں نے رسول خدا سے ایسا ہی ستارہ تھا، حضرت عائشہؓ نے کہا کہ مومن کی ذات اللہ کے نزدیک اس سے کہیں زیادہ بلند و محترم ہے کہ وہ بلی کی خاطر آگ کے عذاب میں مبتلا ہو۔ شاید بیٹی کو تکلیف دیتے والی عورت کافر ہو، ابو ہریرہ جب تم کوئی حدیث نقل کیا کرو تو اچھی طرح دیکھ بھال لو کہ کیا کہہ رہے ہو اور کس بات کو نقل کر رہے ہو۔

## ابوہریرہ کا سلسلہ نسب اور ان کی پرادرش

لَا يَرِدُ مَنْ يَرِدُ وَمَنْ يَرِدُ لَا يَرِدُ  
لَا يَرِدُ مَنْ يَرِدُ وَمَنْ يَرِدُ لَا يَرِدُ  
لَا يَرِدُ مَنْ يَرِدُ وَمَنْ يَرِدُ لَا يَرِدُ

ایوہ ریہ کے سلسلہ نسب کے بارے میں جو کچھ دریافت ہوا ہے اس کے مطابق ان کا تعلق سلیمان بن نہم کے خاندان، قبیلہ ازر اور آخر کار عرب کے ایک جزوی قبیلے "دوس" سے تھا، مگر ان کی پرورش کے بارے میں کہنا پڑتا گا کہ کسی کو اس کے بارے میں کوئی علم نہیں ہے۔ اسی طرح خود انکو ان کی سر زمین میں کے لوگ بھی نہیں جانتے جس میں وہ اسلام لانے سے قبل بر سہا پرس

رہ چکے تھے، جو کچھ ہمیں ان کے بارے میں معلوم ہوا ہے وہ خود ان کی زبانی ہے جس میں انہوں نے کہا ہے کہ وہ بگریاں چڑایا کرتے تھے، فقر و مسکین آدمی تھے اور اپنی بھوک مٹانے کے لئے ہر خاص و عام کی خدمت کیا کرتے تھے، بھر ایک اور مقام پر بتاتے ہیں کہ انہوں نے کچھ عرصہ ابن عفان اور غزوان کی صاحبزادی کے پاس کام کیا۔ ابن سعد نے خود ان سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے تھے ”میں نے کچھ عرصے ابن عفان اور غزوان کی صاحبزادی کے پاس کام کیا ہے۔ جہاں میں اپنے پیٹ کی آگ کو بجھاتا تھا اور جب وہ سفر اختیار کرتے تو ان کی سواریوں کو سُنکھاتا اور جب پڑا تو اتنے تو ان کے لئے خدی خوانی کیا کرتا تھا۔ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ ابو ہریرہ بن حونہ بھی تھے اور لکھنے پڑھنے کی صلاحیت سے آخر عرب تک خود رہے۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
اللّٰهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكُكَ الْعِصْلَى الْمُنْجَلَى  
إِنِّي أَسْأَلُكُكَ الْمُنْجَلَى الْعِصْلَى  
بِلِّكَ الْمُنْجَلَى الْعِصْلَى  
كَمَا يُنْجَلُ لِلْمُنْجَلَى الْعِصْلَى

۱۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس خوبصورت حدی خوانی نے انہیں اس بات پر ابھارا کہ وہ عامل بھری علاوہ بن الحضری کے حضیر موزن بینتے کی درخواست کریں اور اس طرح سے انہوں نے ۶۰ سال سے زیادہ کا عرصہ عشق موزنی میں گزارا۔ کیونکہ بطور تحقیقی دہ مردان میں حکم کیلئے اس دقت اذان کہا کرتے تھے جب رہ ۲۱ ہجری میں معادیہ کی طرف سے حاکم مدینہ مقرر تھا، جیسا کہ بعد میں اسکا ذکر آئے گا۔

۲۔ ص ۵۳۔ ج ۲۔ طبقات حصہ درم۔

# خیبر میں پیغمبر کے حضور ابوہریرہ کی شرفیاتی

جو وقت ابوہریرہ کو ائمہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت اور آپ کی تبلیغات سے آگاہی ہوئی تو وہ بھی دوسرے اشتریین کی طرح خیبر میں پیغمبر کے حضور شرفیات ہوئے اس وقت انکی عمر ۳۳ سال تھی اور خیبر مسلمانوں کے ہاتھوں فتح ہو چکا تھا، جیسا کہ وہ خود کہتے ہیں۔

”یہ اس وقت پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں مشرف ہوا جب آپ خیبر میں تھے اور مسلمانوں نے اسے فتح کر لیا تھا، اور جب ابوہریرہ کی نظری مال غینمت کے انبار پر پڑی تو لاپچ آڑے آیا اور انہوں نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اس مال میں اپنی شمولیت کی درخواست کی۔ اور پھر اس کے بعد انہوں نے ان باتوں میں دخل آزادی کی جن سے ان کا کوئی تلقن نہیں تھا جیسے انہوں نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے درخواست کی کہ اب ان بن سید کو جو جنگ میں شرکیت ہے اس مال سے خردم رکھا جائے۔ جس کے بیب ابیان بن سید ان پر معترض ہوئے اور ان سے خشونت آمیز گفتگو کی، چونکہ ابیان کا خیال تھا کہ جب ابوہریرہ نے اس جنگ میں کسی بھی صورت شرکت نہیں کی تو پھر وہ کس طرح اپنے آپ کو اس مال میں شرکیت بنانا چاہتے ہیں اور آخر کار جھکٹے اور پرخاش نئی نوبت اختیار کی کہ ابیان نے ابوہریرہ کو مخاطب کر کے کہا

"واے ہواس" وبر سلم پر جو "قدوم صنمآن" سے آگئیں  
 میں شامل ہو گیا" ایک دوسرے قول کی بناء پر ابانت نے کہا: "اے رأس  
 صمال" سے ہائے سر لگنے والے "و بر" اس وقت پیغمبر اکرم صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا، ابانت بیٹھ چاہو اور ابو ہریرہ کو اس مال  
 میں حصہ دار نہیں بنانا۔ اس طرح ابو ہریرہ کے ابانت کی جانب سے شدت کے ساتھ  
 ہفت شبیہ سے اور احتیں کوئی مناسب جواب نہیں کے۔ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ  
 ابانت کی اس گفتگو کی ایک مفسر نے اس طرح تبیر کی اور ہم کا ابانت کی مراد ان باتوں سے  
 ابو ہریرہ کی تحقیقی تحریکی اور وہ انہیں سمجھتا تا چلہتے تھے کہ ان کی اتنی اہمیت نہیں کہ وہ  
 کسی کے سہم و عطا پر اخہار نظر کریں کیونکہ وہ جنگ و ہجہاد میں و امامانہ دناؤں ہیں۔  
 ابو الحسن قالبی سے منقول ہے کہ: ابانت کی گفتگو کا منشایہ ہے کہ ابو ہریرہ جنہوں نے  
 اپنے اپ کو قریش سے منڈک کیا ہے اسی مثال اس خار و خاشاک کی سماں جو بھیر  
 بکریوں کے بدن پر چسپاں ہو جاتا ہے اور اگر ابو ہریرہ کی کوئی شخصیت ہوتی تو وہ اس کی  
 قدر جلتے اور اسے برقرار رکھنے کی کوشش کرتے ہا پھر کسی نفس حرم کے حامل ہوتے تو  
 اس کی حفاظت کو اپنا فرضیہ سمجھتے اور اپنا ہاتھ کسی ایسی شے کی طرف نہیں بڑھاتے

۱۔ وبر در دزن جبر (بلی) کی ماسند ایک چھوٹا جا فور ہے۔ ابو علی قاسمی نے ابو حاتم سے  
 نقل کیا ہے کہ عربوں کے بعض گروہ حشرات الارض سے مستلق ہر دین گنگے گیرے سے کو "و بر" کہا کرتے  
 تھے ایسی مددوت پاشانے اپنی کتاب "بیجم الیخوان" میں لکھا ہے کہ "و بر" خرگوش جتنا ایک  
 خاکستری نہ ہر طا جانو رہے جس کی دم چھوٹی ہوتی ہے اور ہمیشہ اپنے سچے جہیز سے کو جنیش دیتا رہتا  
 ہے جیسے کوئی جیز جبار ہے۔

۲۔ "قدوم صنمآن" سر زمین دوسرا قبیلہ ابو ہریرہ کا ایک پہاڑ ہے اور یہ بھی کہا جاتا  
 ہے کہ صنمآن ایک پہاڑ کی چوٹی ہے کیونکہ اس جگہ غائب بھیر بکریوں کی چراگاہ تھی۔

جس کے وہ حقدار نہیں یا اپنی آنکھوں کو ان جنگی غنائم کی طرف نہیں پھیرتے جس میں وہ شریک نہیں۔ غرض یہ کہ وہ ایک ایسے وقت میں تحقیر و مستخر کا نشانہ بنے جب وہ پہلی بار رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ سے ملاقات کر رہے تھے۔ چاہیے تو یہ خدا کا ایسے موقع پر وہ عزت نفس اور بلند ہستی کا مظاہرہ کرتے مگر تجھب یہ ہے کہ ابو ہریرہ کے ساتھ پیغمبر کے حضور مشرف باسلام ہونے والے ہیں نبی ارشدین جن میں ابو موسی اشوعری، عمر بن حیین، خزانی اور عبدی بن حلف، اعلام البلاع ذہبی۔ ص ۳۶۲۔ ج ۲) شامل ہیں کسی نے الہی حرکت نہیں کی جو ابو ہریرہ سے سرزد ہوئی۔ بلکہ وہ تمام کے تمام چپ سادھے بیٹھے رہے، پیغمبر اکرم ﷺ نے دو ٹنے راولوں کے حصے سے نہیں بلکہ غنائم خبر سے انکو حصہ نہیں۔ اس بنا پر ابو ہریرہ سے سرزد ہونے والا یہ مثل جو روز اول ہی سے ان کے پوشیدہ مقاصد، بالذی اغراض اور نفاذی حقائق کا آئینہ دار ہے مورخ کے پاس ان کی شخصیت کی کلید ہے اس میں کوئی شک نہیں کہ ابو ہریرہ پیغمبر اکرم

۱۔ ابو موسی اشوعری کہتے ہیں، جس وقت پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بیٹھت اور آپ کے حد کی خبر ملی اس وقت ہم ہمیں بتتے۔ ہم نے اپنے قبیلے کے سپاہی سے زیادہ افراد کے ساتھ جس میں میرے دربڑے معاون بھی شامل تھے کشتی کے ذریعہ را مقرر اختیار کی۔ ہماری خوش تمنی مکنی کو کشتی مجازی کے دائرہ اثر خبر سے میں لگرا نہ از ہوئی اس طرح ہماری ملاقات حضرت جعفر بن ابی طالبؑ اور ان کے سرپروردی کے ہوئی جو اس وقت جو شر میں مقیر تھے حضرت جعفر بن ابی طالبؑ نے فرمایا کہ ہم پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم ہی سے ہیاں پہنچے ہوئے ہیں آپ لوگ ہمیں ہمارے ساتھ تھیں رک جائیں ہم لوگوں نے بھی وہیں پڑا دوالیا، یہاں تک کہ سب کے سب ایک سالہ دراٹ ہوتے اور پیغمبر کے حضور اس وقت پہنچے جب خیبر فتح ہو چکا تھا۔ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے غنائم کا کچھ حصہ ہمیں بھی عطا فرمایا تھا اب اسی۔ ص ۱۸۲۔ ج ۶) عطا اندر کشش، اسہام سے الگ شے ہے۔ ہم کیلئے صرزدی ہے کہ جنگ میں شرکت کی جائے اور اس کے مددات کو برداشت کی جائے۔

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نظروں سے گر گئے اور آخرت میں صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نزدیک ان کی کوئی قدر و منزلت نہ ہی اور آپ نے اصحاب کے دریافت ان کو وہی مقام دیا جس کے وہ حقدار تھے جس کا ثبوت یہ ہے کہ آپ نے اب ان سے اتنی سخت اور ذلت آمیز گفتگو پر باز پرس نہیں کی۔ حالانکہ جب کوئی صحابی کسی کے ساتھ توہین آمیز سلوک کرتا تو آپ شدت کے ساتھ غضن کر ہوتے جیسے خالد بن ولید اور عبد الرحمن بن عوف کے سلسلے میں برعکس ان دونوں کے غضنباک ہوئے جس س وقت خالد بن ولید کسی غزوہ میں عبد الرحمن بن عوف سے اپنی گفتگو کے دوران سخت کلامی کی اور یہ بات کوش ہمایون رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تک پہنچی تو آپ نے ناراضی کا اظہار کرتے ہوئے نصیحتاً ارشاد فرمایا میرے اصحاب کو دشنام نہ دو..... لیکن اب ان اور ابوہریرہ کے سلسلے میں آپ نے خاموشی اختیار کی اور اب ان کو کچھ نہ کہا بس فقط انہیں بیہقی کے لئے فرمایا اور ساتھ ہی ابوہریرہ کو اس مال میں حصہ دار نہیں بنایا اور خاموشی اختیار نہ کر آپ نے اکھبیں حضرت اور عیض و غضب کے عالم میں چھوڑ دیا۔ گویا اس طرح آپ اب ان کی تائید فراہم ہے۔ ابوہریرہ اس دن ہمان کی حیثیت سے تھے اور یہ ایک عام بات ہے کہ ہمان محترما ہوتا ہے جس کی بنار پر اس کی عزت و تکریم صورتی ہے دلو یہ کہ ایک ملیٹی اور اچھی بات ہی کو اس کا ذریعہ کیوں نہ بنایا جائے مگر ابوہریرہ کے ساتھ پیغیب اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا سلوک اس کے برعکس تھا۔ جس کے نتیجہ میں آخر کار اکھبیں تمام صحابہ کے سامنے خفت و رسائی اٹھانی پڑی کیونکہ اگرچہ وہ ہمان اور تازہ وارد تھے مگر کسی طرح بھی مستحق تنظیم و تکریم نہ تھے۔

## پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم سے ابو ہریرہ کی مصاہیت

### کائنات

jabir.abbas@yahoo.com

ابو ہریرہ نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم سے مصاہیت کے سبب  
کو ہری صراحت کے ساتھ بیان کیا ہے اور اپنے ان تلقیات کی استواری سے جربہ  
طور پر دلیری کے ساتھ پرده اٹھایا ہے۔ انہوں نے باقی تمام اسلام لائے والوں کی  
طرح یہ نہیں کیا کہ وہ دوستی اور بخات کی خاطر پیغمبر کی رفاقت اور مصاہیت  
اختیار کر رہے ہیں بلکہ یہ کہا کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم سے پیٹ کی

خطابیاری کا نتھر ہے ہیں جبیا کا احمد، امام بخاری اور حضرت مسلم بن حجاج نے زہری کے ذریعے عبدالرحمٰن بن العرج سے روایت کی ہے کہ میں نے ابوہریرہ کو یہ کہتے ہوئے سناتا کہ:

"میں ایک مفلس آدمی تھا اور میں نے اپنے پیٹ کی خاطر پیغمبر اکرم سے دایبستنگ اختیار کی تا۔" اور ایک دوسری روایت میں "لشیع بطنی" اور کشمہ بینی کی روایت میں "لشیع بطنی" کے لفاظ آئے ہیں مسلم کی روایت میں اس طرح ہے کہ میں ایک مفلس آدمی تھا اور اپنی بھوک مٹا کر پیغمبر مصطفیٰ کی خدمت کیا کرتا تھا۔ مسلم کی ایک اور روایت میں یوں ہے کہ "میں اپنی بھوک مٹانے کی خاطر پیغمبر مصطفیٰ کی خدمت کیا کرتا تھا۔" ابن حجر عسقلانی نے شرح احادیث بخاری میں لفظ "لشیع" اور "بleshیع" پر گفتگو کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ان دو لفظ کے معانی میں فرق ہے حرف "با" کے ساتھ آئنے والے لفظ کے معنی مساواضنہ و مبادلہ ہے مگر لام کے ساتھ استعمال ہرنے والا لفظ مطلق طور پر معاوضہ کے معنی میں نہیں آتا مگر اس کی نفعی بھی نہیں کرتا۔ اس صورت میں "لشیع" بطنی" سے مراد یہ ہوگی: تنہا اپنی بھوک مٹانے کی خاطر اور اسی طرح ابن حجر نے لفظ "لشیع" پر کہے وہی روایت کی شرح میں لکھا ہے "لشیع" لام تعطیل کے ساتھ بیشتر روایتوں میں آیا ہے اور صحیح بخاری کے علاوہ دوسرے مقامات پر بھی لام ہی کے ساتھ لکھا گیا ہے،

یہ ہیں وہ باتیں جو ابوہریرہ نے خود اپنے لئے کہی ہیں اور ہم نے اس کو بالکل اسی طرح ظاہری صورت کے ساتھ پیش کیا ہے۔ مگر اس کے علاوہ ان کے دل میں اور کیا تھا یہ ایک علیحدہ امر ہے۔ جسے واقعہ اسرارہ خدا ہی بہتر جانتا ہے۔

۱۔ فتح البیاری۔ ص ۲۷۱ اور ۲۷۲۔ ج ۱۱۳

۲۔ فتح البیاری۔ ص ۶۱۔ ج

۳۔ فتح البیاری۔ ص ۱۸۳۔ ج ۱

# ابوہریرا کی زندگی

## بعد ازاں سلام

خیبر کی فتح کے بعد جب پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مدینہ واپس تشریف لائے تو ابوہریرہ بھی دوسروں کی طرح آپ کے ساتھ تھے۔ اس وقت خیال تھا کہ ابوہریرہ بھی اور وہ کی طرح تلاشِ معاش میں جستجو کرتے یا تجارت و رزاعت میں کسی ایک کے درپے ہوتے تاکہ زندگی کی راہیں آبرو منداز طریقے سے طے کرتے۔ مگر انہوں نے کام کرنے سے پہلو تھی کی اور ایک ایسا راستہ اختیار کیا جس کے راہی ہر طرح کی سعی و کوشش سے آزادیں اور ہمیشہ صدقات اور شیکو کار بوجوں کے اموال سے اپنی بھروسی بھرتے رہتے ہیں۔ وہی صدقات جس کے لئے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا تھا کہ یہ مال و متعاع کامیل ہے اس طرح ابوہریرہ اور ان کے ساتھی جنہوں نے ان کی طرح سستی اور کامی کو سزا مریخیات بنایا تھا گدی نشیوں اور خانقاہی مکینوں کی طرح زندگی بسر کرنے لگے اور اگر ابوہریرہ ایک ایسے کام کو منتظر نظر بناتے جو مردوں اور ان افراد کے شایان شان ہوتی ہے جو اپنی شرافت کی حفاظت کے درپے ہوتے ہیں یا اسی حدیث کی پیروی کرتے جس کو انہوں نے رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے نقل کیا ہے، کہ آپ نے فرمایا: "اس ذات پاک کی قسم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے اگر کوئی شخص بندھی ہوئی مکڑیوں کی گھنٹی کی اپنی پشت پر لا دکر مارا مارا پھرے بہتر ہے اس سے کوئی دولت مند کے آگے دست نیاز و اکرے خواہ وہ سرمایہ دار اپنی دولت سے اسے کچھ نہیں یا نہ دے۔"

۱۔ بنخاری، مسلم اور نکافی سبھوں نے اس حدیث کو نقل کیا ہے:

اگر ابوہریرہ اس روشن کو اپناتے تو یقیناً زیادہ شرافت منزندگی کے حامل ہوتے  
مگر انہوں نے راہ سوال اختیار کیا جس سے کبھی وہ پاتے اور کبھی محروم رہ جاتے۔  
جبیکہ انہوں نے بارہا اس بات کی تصریح کی ہے جس کو ہم آگے بیان کریں گے۔ ان  
مطابق کوٹھکر ابوہریرہ اور عبد الرحمن بن عوف کے درمیان فرق بخوبی واضح  
ہو جاتا ہے۔ جن کو پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک مالدار شخص  
سعید بن ربیع کا بھائی قرار دیا تھا اور حب سید نے عبد الرحمن سے کہا کہ میں اپنے  
مال کا آواحاصہ تم کو دیتا ہوں اور تمہارے نئے موزوں رشته تلاش کرتا ہوں  
تو عبد الرحمن نے ان کے جواب میں کہا کہ خدا تمہارے اہل و مال میں برکت  
وے مجھے بازار کا راستہ بتاؤ، اس صورت سے الگ کوئی شخص ابوہریرہ کی اس  
خشته حال زندگی کا جس کی انہوں نے خود تصریح کی ہے۔ مطالعہ کرے تو دیکھ  
گا کہ مدینہ میں قیام کے دوران اسی زندگی کتنی تلخ اور دردناک تھی یہاں  
تیک کے مقلسی اور سچوک نے اعفیں صریع کاشکار بنایا تھا اور یہی صریع  
کا اثر تھا۔ جس کو بعض افراد نے ان کے حق میں جزو سے تعمیر کیا ہے۔

# صفہ میں

## ابوہریرا کی سکونت

لیکن جس جگہ ابوہریرہ نے پناہ لی اور اسے اپنا مسکن محظاً رکھا ایسا وہ "صفہ" کا مقام تھا۔ جیسا کہ ابو نعیم نے "حلیۃ الاولیاً" میں لکھا ہے کہ ابوہریرہ اصل صفحہ کے معروف ترین اشخاص میں سے تھے۔ انہوں نے کبھی اس جگہ سے کوچ چیزیں کیا۔ وہ درحقیقت اس جگہ بننے والوں میں سب پر سبقت رکھتے تھے، خود ان

۱۔ "صفہ" مسجد نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے شمالی حصے میں ایک سقف جگہ تھی جس کے رہنے والے تاریخ ابوالفضلؑ مطابق گھر بار اور خانہ افی جھیلوں سے آزاد تھے۔ اسی نئے انہوں نے سجدہ کے زیر سایہ پناہ لی اور صفحہ کو اپناٹھکا نبیا حس کی بنار پر اسی نام سے منوب ہوئے۔ شام کے شام پنیر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ماحضر ت Garland فرازتے تو ان میں سے کچھ افراد کو پاس بلاکر اپنے ساتھ کھلنے میں شرک کریتے اور باقی کو اصحاب میں بانٹ دیتے تاکہ وہ ان کی تواضع کریں اور حباب صفحہ کے گردہ میں شادی بیا، سفر یا یہ کسی ذرداری کو قبول کرنے کے سبب ہمیشہ کی بیشی ہوا کرتی تھی مگر ان تمام افراد میں ابوہریرہؓ کی ایک ایسی شخصیت تھے جنہوں نے کبھی اپنی جگہ سے جنبشی نہیں کی ہیں تک کہ وہ مجرم منتقل ہو گئے جس کا بیان آگئے آئے گا۔

۲۔ فتح البخاری - ص ۳۷۶ - ج ۱

کامنہ ہے کہ: میں اہل صفت سے تھا۔ اور جب رات کی سیاہی پھلانے لگتی تو پیغمبر خدا ہمارے پاس آتے اور اپنے ساختوں سے فرماتے کہ ہم میں سے ایک یا ایک ازاد افراد کو صرف طعام کیلئے اپنے سامنہ لے جائیں۔ انہوں نے نیز یہ بھی کہا ہے کہ "میں نے اصحاب صفت کے ستر افراد کی یہ حالت دیکھی ہے کہ ان کے پاس پہنچنے کیلئے درست کپڑتے تک نہیں تھے۔ کچھ لوگ پرانی اور کچھ ایسی بھٹی ہونی پوشاک پہن کر گزارہ کر رہے تھے جو فقط گلے کے ساختہ بن پڑنکی ہوتی تھتی وہ بھی اس طرح کہ کسی کے پاؤں نمایاں تھے اور کسی کی لفخت نانگیں۔ مگر کچھ ایسے بھی تھے جن کے سخنوں کو پوشاک نے ڈھانک رکھا تھا۔ تاہم ان سب میں ایک بات مشترک تھتی اور وہ یہ کہ ان سب کو اپنی پوشاک سمجھتی پڑتی تھتی تاکہ ان کی شرم کا میں کھل نہ جائیں۔ واٹہ بن اسقعنے اسکا مزیداً کر کیا ہے کہ: میں اصحاب صفت میں سے تھا اور ہم میں سے کسی کے پاس بھی ڈھنگ کے کپڑے نہیں تھے جس کے سبب اپینے اور عنبار نے ہمارے بدن پر گھر کر دیا تھا۔

# صفہ میں

## ابوہریرہ کی بسرا و قات

jabir.abbas@yahoo.com

صفہ میں ابوہریرہ کی بسرا و قات کے باسے میں اس بحث کو ہم خود ان پر چھپوڑتے ہیں تاکہ ان کی زبان سے یہ واقعات ہمارے سامنے آئیں پھر ہم اس میں اپنی طرف سے کوئی اضافہ بھی نہیں چاہتے۔ تاکہ اہل شریش اور حجہ و دین پر افکار طعن ابوہریرہ کے جرم میں ہمیں سورہ الزام شمطہ ایں۔

ابوہریرہ کر متعدد ابو نعمر نے "حلبۃ الاولیاء" میں ان اسی

سے نقل کیا ہے کہ میر العلّق اہل صفة سے سخنا۔ ایک دن روزہ کی حالت میں گزارا شام ہوئی بھوک سے میرا براحال سخنا ایسے میں قضا حاجت کے لئے صرف سے کچھ دور نکل گیا۔ جب واپس لوٹا تو اغنسیار قریش کا لا یا ہم اکھان ختم ہو چکا تھا۔ میں سوچنے لگا کہ اب کہاں جاؤں اور کیا کروں کہ ایسے میں کسی نے کہا عمر بن خطاب کے پاس جاؤ، میں حضرت عمرؓ کی خدمت میں اس وقت پہنچا جب وہ مناز سے فارغ ہو کر تسبیح میں مشغول تھے۔ میں نے تو قفت کیا۔ جب وہ عبادت سے فارغ ہو کر محمدؐ کی طرف جانے لگے تو میں نے ان کے قریب جا کر کہا۔ کیا آپ میری قرائت سننا پسند فرمائیں گے۔ درآں حایلہ مجھے ان سے کھاتے کے علاوہ اور کچھ نہیں چلہتے تھا۔ حضرت عمرؓ نے مجھ سے آل عمران کی چند آیتوں کو سننا اور اپنے گھر میں داخل ہو گئے۔ میں باہر ان کا انتظار کرتا رہا۔ جب انتظار نے کچھ طوال اختیار کی تو میں نے دل میں سوچا کہ شاداً کپڑے بدلتے میں دیر لگ گئی ہوا بھی کھانا بیکر آتے ہی ہوں گے۔ مگر جب کافی انتظار کے بعد بھی وہ بوٹ کرنا آئے تو میں بالکل ہی مالیوس ہو گیا۔ اور بخاری نے ان سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: خدا ی وحدہ لا شریک کی فرم بھوک کی وجہ سے کبھی میرا یہ حال بتتا سخنا کی میں اپنے جگر کو زمین سے رکھا یا کرتا تھا اور کبھی شدت گز شنگی سے اپنے پیٹ پر پھر پاندھیا کرتا تھا۔ اسی کیفیت کو لئے ہرے ایک دن میں مسجد سے نکلنے والوں کی راہ میں بیٹھا ہوا تھا کہ ایسے میں حضرت ابو بکرؓ کا گذر ہوا، میں نے پڑھ کر ان سے کلام اللہؐ کی ایک آیت کے باسے میں سوال کیا۔ میرے سوال کا مقصد بجز اس کے کچھ نہ تھا کہ مجھے سیر کیا جائے (یعنی حضرت ابو بکرؓ کا گذر گئے) اور انہوں نے کچھ نہیں۔ اس کے بعد حضرت عمرؓ نے میں نے پھر کلام اللہؐ کی ایک آیت کے باسے

۱۔ فتح الباری - ص ۲۳۶ اور ۲۷۳ - ج ۱۱

۲۔ سیرواعلام النبیل - ص ۲۷ - ج ۲

میں ان سے سوال کیا۔ میرے سوال کا مقصد بجز اس کے کچھ نہ تھا کہ وہ مجھے اپنے ساتھ لے جائیں مگر انہوں نے ایسا نہیں کیا..... ایج۔ بخاری ہی نے ایک اور روایت میں ان سے نقل کیا ہے کہ میں شدید فلاکت میں گرفتار رہتا۔ حضرت عُزَّر کے پاس گیا اور استغفار کی خاطر کلام اللہ کی ایک آیت کے باسے میں ان سے سوال کیا۔ حضرت عُزَّر نے گھر پہنچ کر میرے لئے در دارہ کھولا میں در دارہ سے چند ہی قدم گیا ہو زنگا کہ شدت بھوک سے ان پر گر پڑا، بخاری ہی کی ایک اور روایت میں ہے کہ ان کا کہنا ہے: کبھی یہ دیکھنے میں آتا تھا کہ میں نبڑ رسول اللہ ﷺ اور حجر عالیش کے درمیان منہ کے بیل پڑا ہوں اور دوہاں سے گزرنے والے عابرین میرے سروگرد کو گھنڈل رہتے ہیں اور مجھے دیوانگی کی حالت میں بیکھر رہے ہیں۔ ورآں حالیکہ میں دیوانگ نہیں تھا بلکہ بھوک بھتی جس نے میرا یہ حال بنا رکھا تھا۔ صفحہ میں ابو ہریرہ کی زندگی سے تعلق اس طرح کی باتیں کثرت کے ساتھ ملتی ہیں مگر ہم نے انھیں چند روایات پر اتفاق کیا ہے۔ ہمارا مقصد ان روایات سے ابو ہریرہ کی عیوب جوئی اور ان کی فلاکت کا مذاق اڑانا نہیں ہے۔ کیوں کہ فقر و افلاس عیوب و سنگ نہیں۔ بلکہ ہمارا مقصد ان کی تاریخِ جات کے ایک حصہ کو پیش کرنا ہے جس کی وضاحت ضروری ہے۔

ابو هريرة

## اور حضور

## بِعْرَبِنِ ابْنِ طَالِبٍ

الیے موقع پر ابوہریرہؓ کی دستگیری کرنے والی شخصیت حضرت جعفر بن الجی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ذات گرامی بھتی جب وہ لوگوں سے کھانے کی درخواست کرتے اور ان کی یہ درخواست کبھی قبول اور کبھی رد کر دی جاتی جیسا کہ جناب مسیح خود ان سے نقل کیا ہے۔۔۔

اے حضرت جعفر ابن ابی طالب کو نقد اور مسایکن سے محبت تھی آپ ان کے ساتھ یہی سے بیشتر لئے اسی سیدب پنیر اکرم (رض) نے آپکی کنیت ابوالمسایکن رکھی تھی۔ ابوظفر الصقلی کی کتاب "ابناء نجف والابتها" میں مذکور ہے کہ: ایک دن ابوسفیان بن حرب اپنی رٹکی ام جیبی کے گھر آیا جو پنیر اکرم (رض) کی شریک حیات تھیں۔ اس نے دہل جعفر بن ابی طالب کو دیکھا جو ابھی پیچے ہی پیچے اس کے بعد اپنی رٹکی سے من طب ہو کر پوچھا ام جیبی یہ کون بچھے ہے جس کے چہرے سے کرم و شرف و حیا کی کرنیں پڑوتھی ہیں۔ ام جیبی نے کہا: تمہارا کیا خیال ہے؟ ابوسفیان نے کہا: شماں میں سے مسلم ہوتا ہے کہ ہاشمی ہے۔ ام جیبی نے کہا: ہاں درست ہے؟ تو کس خاندان کا فرد ہے؟ ابوسفیان نے کچھ تسلیم کے بعد کہا: اگر ابی طالب کا فرزند نہ ہو تو مجھے بٹھا کے سچوں میں شمار نہ کرنا۔ ام جیبی نے کہا بالکل درست ہے۔ ابی طالب کا بیٹا ہے۔ ابوسفیان نے کہا: وہ شخص کبھی ہٹھیں مر سکتا جس نے اس شان کا بیٹا ہے۔ پیچے چھوڑا ہو۔

۲- فتح الباری - ص ۶۱ اور ۶۲ - ح ۷

اکثر ایسا ہوتا کہ میں — لوگوں سے قرآن کی کسی آیت کے بارے میں پوچھتا تاکہ اس ذریعے سے لوگ میری طرف متوجہ ہوں اور نتیجتاً مجھے اپنے ساتھ کھانے پر مدعا کریں۔ ان تمام افراد میں سے کے زیادہ غریب پرور، مسکین دوست اور خیر خواہ ترین شخصیت حضرت جعفر بن ابی طالب کی بھی جھیل ہمیشہ میرا خیال رہتا تھا اور جو کچھ گھر میں ہوتا وہ ہماری فناڑا واری یہیں صرف کر دیتے تھے۔ اسی طرح ترمذی نے ان سے نقل کیا ہے کہ: ”میں جب کبھی حضرت جعفر سے کسی ایت کے بارے میں پوچھتا تو آپ کوئی جواب نہیں دیتے یہاں تک کہ گھر پہنچ جائے۔“ شاید اسی نے حضرت جعفر ابو ہریرہ کی زنگا ہوں میں سے زیادہ افضل تھے اور آپ کو حضرت ابو جعفر، حضرت عمر اور دریگ تمام اصحاب پر ترجیح دیتے تھے، چنانچہ ترمذی اور حاکم نے اسناد صحیح کے ساتھ ابو ہریرہ سے روایت کی ہے کہ: پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد کسی نے پاپوش نہیں پہنچی اور پشت زین پر سوار نہ ہوا اور قدم زمین پر نہیں رکھے۔ سیفیت کے ساتھ کہ وہ فضیلت میں جعفر بن ابی طالب سے بڑھ کر ہے۔ اسی روایت کو کتاب پیر اعلام النبلاء نے بھی نقل کیا ہے۔

یہ بھی حدیث میں اصحاب صفات کے سرگرد وہ ابو ہریرہ کی داستان حیات۔ اسکے علاوہ ان کی اور کوئی شخصیت نہیں بھی کیونکہ وہ کوئی ایسا کام ہی انجام نہیں دیتے تھے جو قابل ذکر ہو جائز اس کے کو سڑک اور مسجد کے دروازہ پر لوگوں کا راستہ رک

لہ کہ یہ ان کی عادت بھی۔

۲۔ شاید حضرت جعفر بن ابی طالب ابو ہریرہ کے اس فتنہ کے سوالات کو اچھی طرح سمجھتے تھے جیسی تو گھر پہنچنے سے پیشتر ان کا جواب نہیں دیتے تھے۔

۱۵۸ ص - ج ۱

کر کھڑے ہو جائیں اور زبان کو طلب پر آمادہ کر کے ان کی بخششیں قبول کریں۔ کوئی کچھ فسے اور کوئی کتر اکرنے کل جائے۔ علاوه ازیں منقول ہے کہ ایک مرتبہ اپنی گھم ہتھی کے باوجود اہنزوں نے یہ طے کیا کہ شریک جنگ ہو کر اپنے آپ کو سرفوشِ مجاہدوں کی صفت میں شامل کریں لہذا غزوہ موتہ میں دوسرا سے جاہدوں کے ہمراہ ہٹریٹھے لیکن جس وقت تلواروں کی بھٹکوار اور نیزوں کی تابش کو دیکھا تو طبع ان پر غالب آئی۔ خوف و دھشت سے ان کا بدن کانپنے لگا اور میدانِ جنگ سے بھاگ نکلے اور جب ان کو اس عمل پر سرزنش کی گئی تو انھیں اپنے دفاع کے لئے کوئی جواب نہ مل سکا۔

# ابوہریراگی

---

# شکم پروری

---

jabir.abbas@yahoo.com

ابوہریرہ کی شخصیت کمی پہلو سے قابل بحث ہے ان میں سے ایک پہلو شکم پروری اور کھانوں سے ان کی شدید رغبت ہے اور اس میں کوئی مشہر نہیں کریں گے پرتوں ان کی زندگی میں بڑی شدت کے ساتھ اثر انداز ہوئی ہے اور یہ صفت طول حیات میں ہمیشہ ان کے ساتھ رہی ہے حتیٰ کہ روایت صحیح کے مطابق جب حضرت علی علیہ السلام اور معاویہ کے درمیان صفین کا مرکہ ہوا تو اس میں ابوہریرہ معاویہ کے زنگا

زنگ دسترخوان پر کھانا نوش فرلاتے اور مناز حضرت علی علیہ السلام کے پچھے  
ادا کرتے اور جب رضاۓ شدت اختیار کرتی تو وہ اطراف کے پہاڑوں میں  
چھپ جاتے۔ شکم پر دری نے انھیں اس منزل تک پہنچا دیا تھا کہ صفت  
قناعت سے ہاتھ دھو بیٹھے مختفے وہ قناعت جو انھیں رسوا یوں سے بچتا  
اور لوگوں کی بدگویوں سے محفوظ رکھتی۔ اسی سبب ہم نے یہ طے کیا کہ ابو ہریرہ  
کی اس صفت کو بھی صبط تحریر میں لے آئیں تاکہ ان کے باسے میں ہماری تاریخ  
کسی عنوان سے ناقص نہ رہ جائے۔ جو کچھ ابو ہریرہ نے اپنے بارے میں نقل کی  
ہے اس سے معلوم ہوا کہ ان کی کیفیت یہ ہوتی تھتی کہ وہ لوگوں کا راستہ روک کر  
کھڑے ہو جلتے اور ہر خاص و عام کا دروازہ کھٹکھٹاتے تاکہ اپنی بھوک مٹ  
سکیں اور یہی سبب تھا کہ لوگ ان سے گریناں رہتے تھے۔ ابو ہریرہ میں اس  
صفت نے اتنی شہرت اختیار کری تھتی کہ تحریکار پنجیبر اکرم ﷺ کو ان سے کہنا پڑا  
کہ وہ دیر میں لوگوں سے ملنے جایا کریں جس کی تفصیلات ہم بعد میں بیان  
کریں گے اور یہ شہرت ابو ہریرہ کے نام کے ساتھ تاریخ میں ہمیشہ کے لئے محفوظ  
ہے۔ اب ہمیں ابو ہریرہ کی شکم پر دری اور خاص طور پر پنجیبر سے ان کی  
شدید رعنیت کے سلسلے میں علماء اور اہل قلم حضرات کے منقولات کی طرف  
متوجہ ہونا چاہیے۔

# شیخ المضییرہ

jabir.abbas@yahoo.com

ابوہریرہ "شیخ المضییرہ" کے نام سے ملقب تھے۔ مضییرہ ایک خاص  
وستم کا کھانا تھا جو معاویہ کے زنگار نگ کھالوں میں سب سے زیادہ مشہور تھا۔  
یہ اہل قلم اور اہل سخن دلوں کامن بھاتا کھانا تھا اور اسے دوسرا سے تمام کھالوں  
پر فوکیت حاصل تھی۔ اسی لئے بیشتر لوادرات میں اس کا ذکر ملتا ہے اور۔۔۔  
ابوہریرہ کی معزوب غذا ہونے کی چیزیت سے یہ صدیوں بحث و گفتگو کا موضوع

بنادہا۔ اس مو صنوع پر قلم فرمائی کرنے والوں میں ایک مشہور و معروف شخصیت نعلیٰ بھی کی ہے جس نے اپنی کتاب شمار القلوب فی المضاتِ والمشوّشات میں لکھا ہے کہ "شیخ المفہیر" ابوہریرہ پیغمبر کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مصاجبت اور مقامِ فضل کے باوجود دبہت شیوخ اور بصیار خوار بھتے اور پیغمبر اس کیفیت کے ساتھ امتحین علم طب کا بھی دعویٰ تھا وہ بھتے تھے کھجور قلچ کو رفع کرتی ہے اور صحیح ناشستے میں شدید کاستعمال فان لمح کے نئے بندید ہے اور بھی کھانے سے بچتے خوبصورت ہو جاتے ہیں۔ اور انار مصلح بگد ہے اور کشمش ٹھپوں کو حکم نہیں ہے اور درود و مرض و سوتی کو زائل کرتا ہے۔ کوئی مدد کو تقویت پہنچاتا ہے اور کہہ دو عقل میں اضناز اور جلد کو طالم کرتا ہے اور یہ کہ بہترین گوشت یہ ہے اور شانے اور گردن کی ہڈیوں کے اطراف کا گوشت ہے۔ ابوہریرہ ولیہ اور فلانودہ کو کبھی ترک نہیں کرتے تھے اور بھتے تھے دلوں مادہ تو لید فرزند ہیں۔ اور پھر ناقابل بیان حد تک مصیبہ و کی بھی دلداہ تھے اور اسے معاویہ کے دستخان پر ناول

۱۔ ص ۸۶ اور ۸۷

۲۔ مصیبہ و گوشت کو دھی یا پھر دودھ کے ساتھ ملا کر پکایا جاتا ہے؛ البتہ دودھ کے ساتھ ملا کر پکایا جاتا ہے۔ اور پھر اس میں دوسرا سے مصالح جات استعمال کے جملے ہیں۔ جس سے دہ بے آہا لذیذ بن جاتا ہے اس کے شدید بے میں اتنی لذت ہوتی ہے کہ سمجھی اُس کو پسند کرتے ہیں۔ امام محمد اعبدہ نے شرح مقامات بدیع الزبان حمدانی میں لکھا ہے بلادِ شام کے بیشتر کھانے جو دودھ کے ساتھ پکائے جاتے ہیں اور انکا شمار معاویہ کے لذیذ ترین کھانوں میں ہوتا تھا۔ یہاں تک کہ مور دھڑب المثل قرار پایا۔

۳۔ جب ہم طب ابوہریرہ کا بخور مطالعہ کرتے ہیں تو یہیں یہ بات خاص طور پر نظر آتی ہے کہ اس میں بیشتر ایسی خواراں اور ایسے کھانوں کا ذکر ہے جو آنسو کے درد کو زائل کرتی ہیں اور جس سے ابوہریرہ کی شکم پرستی کا مدارا ہوتا ہے۔

فرماتے اور جب نماز کا وقت آتا تو حضرت علی (ع) کے سچے اس فریضہ کو ادا کرتے اور جب کوئی ان سے اس طرز علی کے بارے میں پوچھتا تو قہتے: معاویہ کا "فضیلہ" زیادہ محرب اور علی (ع) کے سچے نماز زیادہ افضل ہے۔ اسی وجہ سے ان کو "شیخ المضیلہ" کہا جاتے رہنگا۔ ایک شاعر نے ان کے بارے میں لکھا ہے۔

وَقَوْلِيُّ الْوَهْرِيَّةِ عَنْ نَصْرِ عَلِيٍّ لِيِسْتَفِيهِ الشَّرِيدَا

وَلِعُمْرِيِّ اَنَّ الشَّرِيدَ كَثِيرٌ لِلذِّي لَيْسَ يَتَحْفَ اَهْبَطْدَا

یعنی ابوہریرہ نے علی کی یادوی سے سرتاپی کی تاک شرید سے بہرہ ورہ، اور

ہاں اپنی جات کی قسم کہ شرید اس شخص کے لئے زیادہ سے ہے ہمہ کوئی رضاخت ہوتی ہو۔

**SABEEL-E-SAKINA**

[www.ziyrat.net](http://www.ziyrat.net)

زمخشری نے ریح الابرار میں لکھا ہے کہ ابوہریرہ کو فرضیہ بے حد پسند دھتی اور اسے معاویہ کے دسترخوان پر نوش فرماتے تھے اور جب نماز کی گھر ای اتنی تو حضرت علی (ع) کے سچے کھڑے ہو جاتے۔ جب ان سے اس بارے میں پوچھا گیا تو کہنے لگے۔ معاویہ کا فرضیہ زیادہ چوب و ترا اور علی کے سچے نماز زیادہ افضل ہے، اسی لئے ان کا نام شیخ المضیلہ پڑ گیا۔ اور علام رزمخشری نے "اساس البلاغم" میں یہ بھی لکھا کہ ابوہریرہ کہتے تھے۔ اگر علی (ع) کے پاس مضیلہ ہوتا تو وہ معاویہ اور اس کے میزبان سے بہتر تھے۔ اور عمار جنبی گی تایلیف "شدرات اللہب فی اخبار من زہب" میں آیا ہے کہ ابوہریرہ نماز حضرت علی کے سچے اور کھانا معاویہ کے دسترخوان پر کھاتے تھے اور جنگ سے دامن بچایا کرتے تھے اور کہتے تھے: نماز علیؑ کے سچے زیادہ ورست اور کھانا معاویہ کے دسترخوان پر زیادہ چوب اور جنگ سے

۱۔ حبید شاخ درگ حنظل ہے جس کو درگ ایام مختلط میں پیس کر کھانا کرتے تھے۔

۲۔ ص ۶۲ - ج ۱

دامت بچاتاً سلامتی سے ہمکنار ہونا ہے۔ اور اس تذکرے کو برہان جلبی نے "سیرہ الحلبیہ" میں اور صاحب کتاب "روضۃ الاخیار المختین من ربيع الابرار تایف محربین قاسم بن یعقوب نے طعام اور اس کی مستشوں کے باب میں نقل کیا ہے۔ اور بدیع الزمال محدث اپنی کتاب مقامات میں "مقامہ المضیرہ" کے نام سے مضیرہ کے لئے ایک مخصوص مقام متعین کیا ہے اور اس میں ابوہریرہ پر طعنوں کی بوجھاڑ کی ہے اور کہا ہے "علیی بن ہشام سے منقول ہے کہ میں بصرہ میں اقامت میرے ساتھ ابوالفتح اسکندر ری بھی تھے جو فصاحت و دلائعت کے امام تھے۔ ہم دونوں ایک سو دلگر کے ہمہان تھے۔ جب ہم اس کے دستِ خوان پر حاضر ہوئے تو صاحب خان نے مضیرہ کی ڈش ہمارے سامنے رکھ دی، وہ مضیرہ جو اپنے برتن میں لرزہ پرانا امام حاضرین کو دعا و سلام بھیج رہا تھا اور سلامتی کی نویز کے ساتھ معاویہ کی امامت کی گواہی دے رہا تھا۔ ہمارے استاد امام محمد عبدہ رضی اللہ عنہ تے اس عبارت کی تشریح میں لکھا ہے معاویہ حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام کی بیعت کے بعد مدعا خلافت ہوئے ان کی خلافت کو حضرت علی علیہ السلام کی موجودگی میں کسی نے تیم نہیں کیا مگر وہ لوگ جو طالبان لذت اور ہراو ہوس کے پسروں کا رہتے۔ اور اگر مضیرہ کا شمار معاویہ کے علی ترین کھانوں میں ہوتا تھا تو بلاشبہ یہی اس بات کا سبب بنا کر اس کے کھانے والے معاویہ کی خلافت کی گواہی دیں اور گواہی کی نسبت مضیرہ کے ساتھ اس لئے ہے کہ مضیرہ ہی اس گواہی کا اصل باعث ہے

یہاں خلافت و امامت ایک ہی معنوں میں آیا ہے۔ بہر صورت یہ مصیرہ ہی محتا۔ جس نے ابوہریرہ اور ان کے دیگر سامیقوں کو خلافت معاویہ کی گواہی پر آمادہ کیا۔ اگرچہ ہمارے استاد مسلم نے صراحت کے ساتھ ابوہریرہ کا نام نہیں لیا مگر اشارہ وکنایہ میں سب کچھ کہہ گئے۔ اسی طرح مہرانی نے بھی اس کا پورا حق ادا کر دیا اس نئے ہم مصیرہ کے بارے میں اس بحث کو اسی حد تک چھوڑتے ہیں اور دوسری باتوں کی طرف جاتے ہیں۔ ابوالغیم نے "حلینۃ الاولیا" میں روایت کی ہے کہ: ایک مرتبہ ابوہریرہ خانہ کعبہ کا طافت کر رہے تھے اور کہہ رہے تھے: وائے ہو تجھ پر اے پیٹ۔ اگر تجھے بھرتا ہوں تو مجھے تکلیف دیتا ہے اور خانی چھوڑتا ہوں تو مجھے گایاں دیتا ہے۔ "البدایہ والنهایہ" میں ابن کثیر کی روایت کے مطابق تھا یاں دیتا ہے کی بجائے "مجھے رجح پہنچاتا ہے" کی عبارت درج ہے۔ نیز البدایہ میں ان سے روایت ہے کہ فرماتے تھے: "خداوند ا مجھے تیز دات قوی معدہ، اور رب نشور عنایت فرمائے۔" یہی بات علامہ محسن شری نے رسیل الباری میں نقل کی ہے۔ مذکورہ روایت کے بعد ہم اس موصوع پر نقل ہونے والی دوسری بے شمار روایتوں سے صرف نظر کرتے ہیں تاکہ فرد پرست اور ظاہرین افراد کو اس سے زیادہ تکلیف نہ پہنچے۔

۱۰۹۔ ص

۱۱۲۔ ح ۸

۳۔ چونکہ مسترجم کو اس بلے کے اردو ترجمہ پر شرم محسوس ہوتی اس نے عربی کی اصل عبارت کو عیت نقل کیا ہے۔ (مترجم)

# حدیث زرغبا

## تزویج حبّا

جب پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ابوہریرہؓ کی کشرت کے ساتھ مسلمانوں نے گھروں پر آمد و شد اور انکو اس باعث تسلیم آتے دیکھا تو آپؐ نے طے فرمایا کہ ایخیں آدابِ زندگی کا درس سکھا ہیں شاید اس طرح وہ عالم قناعت میں قدم رکھ کر اپنے مرتبہ کا تحفظ کریں۔ (بیوی بھی سرو رکانات (ص) اپنے اصحاب کیلئے بہترین مسلم اخلاق تھے اور ہمیشہ ادب و حکمت کے ساتھ ان کی پرورش کیا کرتے تھے اور اپنی مخصوص اور مکمل روشن کے ساتھ آداب و مرکار م اخلاق کے پودے کو انہیں نشوونما دیتے تھے ایسی صورت میں کسی طرح بھی یہ درست نہیں تھا کہ ابوہریرہؓ جیسے انسان کو جو برخلاف مراسم آداب و اخلاق ہرگھر پر چھوڑ دیں اور اپنی حکیمانہ تادیب و تربیت کر کھڑے ہو جاتے اپنی حالت پر چھوڑ دیں اسی لئے ایک دن آپؐ نے ابوہریرہؓ سے مخاطب ہو کر فرمایا۔ ابوہریرہؓ کل کہاں تھے؟ ابوہریرہؓ نے جواب دیا: اپنے عذریزوں کے گھر تھا، پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ابوہریرہ وقف و قفر سے لوگوں کے گھر جایا کرو تو تاکہ تمہاری ساکھ برفتار ہے!

# انصر اخاک ظالماً

## او مظلوماً

jabir.abbas@yahoo.com

اہم ان دو حدیثوں "زر عنبا تزر رحبا" اور "انصر اخاک ظالماً اور  
منظلوماً" کے مقام ایسیم کو مجلہ "اریساں" میں نشر کر چکے ہیں۔ ہماری بحث سے  
ستقلق اس کے ایک حصہ کو ہم دوبارہ یہاں نقل کرتے ہیں۔ انصر اخاک ظالماً  
او مظلوماً" کا جملہ لوگوں کے دریابان ایام جاہلیت میں رائج تھا۔ اسلام نے  
اس کلام کے مفہوم کو نئی کردیا اور پسینہ برکم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

نے اپنے عادلاتہ مبادیات سے ہم آہنگ کرتے ہوئے اس کی تفیر کی جیسا کہ  
مفضل صبغی نے اپنی کتاب "الفاخر" میں لکھا ہے : پہلا شخص جس کی زبان پر  
"انصر اخاک ظالم او منظوما" کا جملہ آیا دہ جذب بن عنبر بن عمرو بن شیم  
سختا اور اس سے اس کی مراد وہی ظاہری عبارت اور حقیقتاً حیثیت جاہلی کی  
پیروی بھی جس کے لوگ عادتی سنتے اور اس صورت میں ایام جاہلیت کے ایک  
شاعر نے لکھا ہے۔

اذا ان لم انصر اخى و هو ظالم

على العقوم لم انصر اخى و هو ظالم

"اگر میں ستہ کاری کے موقع پر اپنے بھائی کی مدد نہ کروں تو گویا  
میں نے مظلومیت میں اس کی حیثیت نہیں کی ہے۔"

اس بناء پر پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی موضع کی مقابلت  
سے ضرورتاً اپنی گفتگو کے دوران امثال عرب سے کچھ فرماتے تو راویان  
حدیث اس کو پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہی کا کلام گردانہ  
اور لوگ اس کلام کو حدیث سمجھنے لگتے حالانکہ اصل بات وہی بھی جو ہم کہہ  
چکے ہیں۔ اسی گفتگو میں حدیث "زر غبا" "تزر رحبا" ہے۔ رجایل حدیث  
نے اسکو پیغمبر اکرم ہی سے منسوب کر کے اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے۔ سب سے  
پہلے جسنسے یہ بات اپنی زبان پر جاری کی وہ معاذ بن حزم المخزاعی تھا ابو جیان  
توحیدی نے بھی اپنی کتاب "الصدق والصدقین" میں اس جملہ کا اضافہ کیا  
ہے کہ : ابو ہریرہ نے کہا "زر غبا" "تزر رحبا" کا جملہ مہدیہ سان عرب میں  
راجح تھا۔ یہاں تک کہ میں نے پیغمبر اکرم (ص) سے اس حدیث کو اپنے بارے میں  
نا۔ اور عسجدی نے کہا ہے کہ اس کلام کو علومیت حاصل نہیں ہے بلکہ ایسے  
مقام پر بولا جاتا ہے جہاں ملاقاتی کو اس کا حق پہنچتا ہو۔ اسی نئے پیغمبر  
اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس بات کو حضرت ابو بکر رضی

علی بن ابی طالب علیہ السلام یا ان کے مانند کسی دوسرے صحابی سے نہیں کہا جائے چونکہ ابو ہریرہ اس کے حقدار تھے اس نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ بات ان سے کہی اور اس کا سبب وہی ناپسندیدہ روشن تھی جسی کو ابو ہریرہ اپنے ہوئے تھتے اور جسے اس گفتگو کے بعد ختم ہو جانا چاہیے تھا یہ ناپسندیدہ روشن تھی خاطر دہ ہمیشہ در در گھو ماگرتے اور آخر کار کہمیں کسی کے لطف و کرم کا سبب بنتے اور کہمیں کوئی ان سے دوری اختیار کرتا اسی نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے چاہا کہ اس طرح ابو ہریرہ کو ادب دیدار کا درس سکھایا اس روسے آپ نے زرع بائز رحباً“ و ای عربی مثل کو ان کے نے بیان فرمایا اور پے در پے دیدار کے بازے میں شاعرنے کہا ہے :

از اشتَّتَ انْ تَقْلِيْ مُنْزَرَ مُتَوَّتِرٍ

وال شَّتَّتَ انْ تَزَرَّ ارجا فَرَزْ عَنْها

اگر لوگوں کا غصہ اور ان کی ناراضی چاہتے ہو تو پے در پے ان سے ملنے جایا کرو اور اگر ان کے عجوب بننا چاہتے ہو تو وقفے وقفے کے ساتھ ان سے ملاقات کرو۔“

اس بحث کے اختتام پر ہم اس حدیث کو نقل کرتے ہیں جسے مسلم نے ابو ہریرہ سے روایت کی ہے کیونکہ اس حدیث کا ہمارے موصوع بحث سے مگر اتعلق ہے اور وہ حدیث یہ ہے : ”دترین کھانا ولیمہ کا کھانا ہے اس نے کہ جو کوئی اس میں شریک ہوتا ہے (یعنی بت بلائے) اس سے محروم ہوتا ہے اور جو اس سے امتناع کرتا ہے اسے اس کی دعوت دینا چاہیے۔ اور جو کسی کی دعوت قبول نہ کرے گویا اس نے خدا اور اس کے رسول کی نافرمانی کی ہے۔ اس طرح ابو ہریرہ کھانے کے بازے میں اپنا خود ساختہ قانون اور شریعت کیم طابق فیصلہ کر رہے ہیں۔

# ابوہریرہ کی

---

# شوندیاں

---

jabir.abbas@yahoo.com

مورخین اس بات پر متفق ہیں کہ ابوہریرہ بہت شوخ طبع واقع ہوتے  
تھے انہوں نے لوگوں کے ساتھ ہر وقت آنے جانے کو اپنا معمول بنایا تھا۔ اور  
عجیب طرح کی بالوں اور شوخیوں سے ان کا دل بہلایا کرتے تھے تاکہ اس طرح  
وہ لوگوں کی توجہ اور ان کی لذچپی کو زیادہ بہتر طریقہ سے اپنی طرف منعطف  
کریں جیسا کہ حضرت عائشہؓ نے جو سب سے زیادہ ابوہریرہ کے حالات کی واقع

کا رجیس حدیث "ہر اس میں کہا ہے کہ: ابو ہریرہ بن ابہیم یا وہ کوئی شخص  
نہیں" ذیل میں ہم اسکی یا وہ کوئی کی ایک جملہ پیش کرتے ہیں۔  
ابورافع نے روایت کی ہے کہ: کبھی ایسا سوتا تھا کہ مروان بن حکم، ابو ہریرہ  
کو مدینہ میں اپنا جانشین چھوڑتے۔ ابو ہریرہ گذھے پر کامیٰ جمائے گردن میں لٹکے  
ہوئے لیف خرم کے حلقت کے ساتھ اس پر سیر کو نکلتے اور جب کسی کے ساتھ  
پہنچتے تو اواز دیتے: "راستہ دو امیر آ رہا ہے۔" اور اکثر ایسا سوتا کرتا  
کوئی سے زکل کر گئی میں کہیں ولے بچوں میں شامل ہو جاتے اور ہنگامہ آ رائی کرتے،  
بچے یہ دیکھ لان کے پاس سے فرار ہو جاتے۔ ابن کثیر کی روایت میں ہے کہ: گویا  
ابو ہریرہ ایک دیوان تھے۔ جب بچوں کو ہنسانا جاتے تھے۔ بچے بھی انہیں چھوڑ کر  
اطراف کی گلیوں میں بھاگ جاتے اور ہر طرف سے نہنے کی صدائیں بلند ہوتی ہیں  
اور شلبہ بن الی مالک القسطلی نے نقل کیا ہے کہ: ایک دن ابو ہریرہ لکڑوں  
کی گھٹھری بغل میں والے بازار سے گذر رہے تھے۔ اسودت وہ مروان کے حاشیوں  
تھے۔ مجھے دیکھا تو کہنے لگے: امیر کہیے راستہ چھوڑو ہے؟ میں نے ان سے کہا: اے سیر  
ابو مالک یہ راستہ تمہارے لئے کافی ہے۔ انہوں نے دوبارہ کہا: امیر کے لئے راستہ

۱۔ حدیث ہراس کا داقر یوں ہے کہ ابو ہریرہ نے سخیہ اکرم <sup>ؐ</sup> سے روایت کی کہ آپنے فرمایا تو سوکر  
انہیں کے بعد تم میں سے کوئی بانی کے برتن میں باہقہ ڈالے کیوں کہ اس بات کا علم تھیں ہوتا کہ اس  
کا باہقہ رنجاست و طمارت کے اعتیاد سے (کس عالم میں ہے) اور جب حضرت عائشہ اور ابن عباس  
نے اس حدیث کو سنتا تو انہوں نے اس کی سخت مخالفت کی اور کہا پھر کم کس طرح بغیر باہقہ ڈالے  
ہوئے آب ہر سے رستگین پیلا جس سے وضو کی جاتا ہے۔ منتفع الاداب) و صدر کر سکتے  
ہیں۔ <sup>۲</sup> کتاب الاحکام فی اصول حکام، تأثیف آندی۔ ص ۱۰۶۔ ۲۵

۳۔ کتاب المعارف ابن قیمیہ، ص ۱۲۱ اور کتاب سیر اعلام النبلاء۔ ص ۱۷۳ اور ۱۷۴

۴۔ کتاب البدایہ والتمہایہ۔ ص ۱۱۳۔ ۲۔

۵۔ کتاب سیر اعلام النبلاء۔ ص ۲۲۲۔ ۲۔

چھوڑ دکہ وہ لکڑا یاں لادے جا رہا ہے۔ کہ  
ایو ہر سیہ کو مدد بینہ میں مردان کی جائشیں اس وقت نصیب ہوئی جب  
وہ معاویہ سے منسلک ہوتے اور ان کے دوستوں میں ان کا شمار ہونے لگا جیسا  
کہ اپنے مقام پر اس کا ذکر آئے گا۔

## تبلیغہ حکیم

jabir.abbas@yahoo.com

— یہ اسنادی جمل حلیب ابو نعیم سے نقل ہوا ہے۔

# ابوہریرہ بحرین میں اور انگریز پیغمبر اکرم کے ساتھ مصاہبت

jabir.abbas@yahoo.com

اس سے پہلے ہم ابوہریرہ کی طرزِ زندگی اور اہل صفحہ کے درمیان ان کی شهرت کے بارے میں تفصیل کے ساتھ لکھ چکے ہیں۔ اب ہم مدینہ سے باہر انگریز شرحِ زندگی کو اجادگر کرنے کے لئے اس داستان کو آگے بڑھانا چاہتے ہیں تاکہ مطابق محققہ ایک دوسرے کے ساتھ مل پوٹ و مسلسل رہیں۔ ابوہریرہ نے جیسا کہ خود اپنی زبان سے بیان کیا ہے۔ ایک مدت تک صفحہ میں زندگی بسر

کی اور سلسلہ تکالیف برداشت کیں۔ اس مدت کی ابتداء صفر سنه ۵ ہجری یعنی جس مہینے خیدبر کا معمر کسر ہوا بے شروع اور ذی قعده سنہ ۸ ہجری کو ختم ہو جاتی ہے۔ جس کے بعد وہ بھرپور منقول ہو جاتے ہیں۔ ایسی حالت میں اپنے سریہ فقط ایک سال اور نو مہینے مدینہ میں توقف کرتے ہیں تاہم اگر آخری ملحوم تک سرور کائنات میں کی مصاحت میں رہے۔ جیسا کہ جمیلین کا خیال ہے۔ گواہ اس طرح انہوں نے تین سال بعقوبے چار سال مدینہ میں گزارے۔ اب ہم انتہی بھرپور مہاجرات اور زیارت ایضاً اسلام کی داستان کو موثق ترین مصادر اور صحیح ترین اسناد کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔ پہنچہ اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے «جزرانہ» سے والی پر اور غلام حنین کی تقدیم کے بعد علاء بن حضرتی کو بھرپور میں ایرانیوں کے عامل منذر بن سادی العبدی کے پاس دعوت اسلام کی خرض سے عینجا، منذر نے اسلام مبتول کیا۔ جزویہ کے ذریعہ اعلاء سے سمجھوتہ کر لیا۔ علاء بن حضرتی کے ساتھ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

۱۔ اسی بحث میں ہم کتب ذیل سے رجوع کرتے ہیں۔ طبقات ابن سعد، تاریخ طبری سیرۃ ابن ہشام الاستیعاب تالیف حافظ مغرب ابن عبد الجبیر، ابن خلدون، اسد الغایب، اعلام السنبلاء تاریخ بیرونی، السیداۃ والنهایۃ تالیف ابن کثیر، مجمع الدیان، فتح الباری اور الاصابہ ابن حجر عسقلانی۔

۲۔ «جزرانہ» طائفت اور مکہ کے درمیان ایک دریا ہے مگر مکہ سے زیادہ قریب ہے اس پانی کے کنارے پہنچہ اکرم ﷺ نے حنین کے غنم کو ذی قعده سنہ ۸ ہجری میں تقدیم فرمایا تھا۔

۳۔ بھرپور، بصرہ اور عمان کے درمیان عراق کا مشہور و معروف شہر ہے اور اسلامی تواریخ سے پہلے عبد القیس، بکر بن دائل، اور حمیم کے قبائل کے بہت سے لوگ حکومت ایران کی حیات کے تحت اس علاقتے میں بسراو قات کرتے ہیں (ماجرہ کل یہ ایک مستقل حکومت)

نے جن افراد کو بھرپور بھیجا ان میں ابوہریرہ بھی شامل تھے، جن کے بارے میں پہنچیرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے علاء سے فرمایا تھا: اس کوشش میں رہو کر ان کے ساتھ نینکی کی جائے۔ اس لئے علاء سے فرمایا، پہنچیرا کرم تے مجھ سے سفارش کی ہے کہ تمہارے ساتھ نینکی کی جائے۔ بتاؤ کس چیز کی ذمہ داری قبول کرنا چاہتے ہو۔ ابوہریرہ نے کہا۔ مجھے اپنا موزون بنالو اور دوسرا یہ کہ "آمین کہنے میں مجھ پر سبقت نہ کرو۔" علاء نے ان کی درخواست بتوی کی۔ منذر بن سادی نے پیغام بر کرم

۱۔ اس صحیح خبر کی روشنی میں پہنچ چلت ہے کہ ابوہریرہ بھبھ موزون کوئی اور دینی خدمت انجام دینے سے قاصر تھے اور بخاری نے امام کے آمین بالبھر کہنے کے باب میں لکھا ہے کہ ابوہریرہ امام سے فرماتے تھے کہ آمین پر دست درازی نہ کرتا اور شرح حاجۃ بن جعفر میں اس حدیث کے متعلق یوں آیا ہے کہ "ابوہریرہ کی مراد یعنی کہ معاذ میں امام کے ساتھ" آمین "کہیں اور حقیقتاً" ابوہریرہ کا مقصد یہ ہے کہ آمین کہنے میں جو ماموم کے وضائف میں شامل ہے مجھ سے نہ الجھنا دوسرا سے طریقہ سے یقین کی روایت کے مطابق: ابوہریرہ ہر دن کے لئے اذان دیا کرتے تھے اور ان کے ساتھ شرانکہ کہتی ہے کہ "صلایں" تکہنے جب تک یہ دھان نے کوہ و داقل صفت ہو گئے ہیں۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ابتداء معاذ میں ابوہریرہ افاقہ کہنے کے بعد صفویں کو درست کرنے میں لگ جلتے تھے ہر دن ان کے فارغ ہونے سے پیشتر اسی معاذ شروع کو دیتا جس کی بناد پر ابوہریرہ کو یہ تاکید کرنی پڑی، یہ صورت حال ابوہریرہ کو ہر دن کے علاوہ دوسروں کے ساتھ بھی پیشی آئی جیسا کہ سعد بن مسعود نے محمد بن سیرین کے سلسلہ میں روایت کی ہے کہ ابوہریرہ بھرپور میں سرذن تھے اسہن نے امام جماعت کے ساتھ یہ شرط رکھی کہ آمین کہنے میں ان پر سبقت نہ کر جائے اُس وقت امام محمد بن علاء بن حضرم تھے۔ اور عبدالرزاق نے بھی ابوسلم اکے سلسلے میں اس روایت کو نقل کیا ہے۔ فتح الباری۔ ص ۸، ۲۰۸، ۲۰۹۔

کی دفاتر کے بعد اور اہل بھرین کے ارتدار اسلام سے پہلے انتقال کیا جبکہ عصا  
حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف سے اسی طرح بھرین کے ایہ  
مختصر اور حب اہل بھرین بھی پنجمہ اسلام کے انتقال کے بعد دیگر ہے شمار  
لوگوں کی طرف مرتدا ہو گئے تو حضرت ابو بھر بن علار بن الحضری کو مسلمانوں کے ایک  
شکر کے ساتھ مرتدین سے جنگ کیلئے بھیجا۔ ان کے اور مرتدین کے درمیان ایک حکم نہیں  
نہ کی رکاوٹ حاصل تھی مسلمانوں نے اس نہ کو عبور کیا اور مرتدین سے سخت مقابلہ  
کر کے ان پر علیہ حاصل کیا بھر علار نے ان سے ذکاہ و صول کی اس کے بعد وہ شہزاداریں  
پہنچے اور اسے بھی فتح کیا۔ اسی طرح وہ آگے بڑھتے گئے پہاں تک کہ حضرت ابو بھر کا  
انتقال ہو گیا، علار اسی طرح بھرین کے ایہ رہتھے۔ اس کے بعد حضرت عکر کو خلافت میں  
خوار کر اب بھی امارت حاصل رہی۔ حضرت عمر نے اپنی حکم دیا کہ عتبہ بھی غزوہ ان کے پاس  
باہیں اور اس کے منصب کو سنبھالیں، خلااء ایک گروہ کے ساتھ اپنی منزل  
کی طرف روان ہوئے جسمیں ابو ہریرہ بھی شاہی تھے۔ حضرت عکر نے بھرین کی امارت  
قدامہ بن مظعون کے حوالہ کی پھرنسہ ۲۰۰ ہجری میں طبری کی روایت کے مطابق  
اسے معزول کر کے اس کی جگہ ابو ہریرہ کو جو اسوقت بھرین میں تھے۔ وہاں کی امارت  
سوپی چونکہ قدامہ نے شراب پی لی تھی اور دوسرا طرف علار بن الحضری کو  
بھرین کی امارت جیسا کہ زہبی نے لکھا ہے پنجمہ اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

۱۔ دارین بھرین کی ایک بندگاہ ہے۔

۲۔ عتبہ بن عبید زاد اسلام لاتے والوں میں ساتویں شخص تھے اور نیز ان امراء میں  
سے تھے جو غزوات میں شرک ہوا کرتے تھے۔ یہی وہ شخص ہیں جنہوں نے شہر

بصرہ کی بنیاد ڈالی، عتبہ کا سن دفاتر ۱۸ اور بقول بعضی ۱۵ ہجری ہے۔

(صحیح مسلم میں ان سے حدیثی دارد ہیں۔)

۳۔ قدامہ بن مظعون سابقین بدربین میں سے ہیں۔

کے زمان سے آپ ہی کے زمانے میں تھی۔ اس کے بعد حضرت ابو بکر<sup>رض</sup> اور حضرت عمر<sup>رض</sup> کی طرف سے بھی یہ امارت ان کے پاس رہی اور سابقہ بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ ابو ہریرہ اپنے وطن سے مہاجر ت اختیار کر کے پیغمبر اکرم<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کی خدمت اقدس میں شر فیاب ہرے اور وہ وقت صفر نے، ہجری کام تھا جب آپ خیبر میں تشریف فراخٹے۔ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اعفیں تقیم عن کم خین کے بعد جراثۃ<sup>ؑ</sup> سے واپسی پر علاء بن الحضری کے ساتھ بھریں بھیجا اور یہ وقت ذیقعده سنہ ۸ ہجری کام تھا، اس رو سے ابو ہریرہ کی جووار پیغمبر اکرم<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> میں مدت اقامت صفر نے ہجری سے شروع اور ذیقعده سنہ ۸ ہجری کو ختم ہو جاتی ہے اور ۷ بہمن مدت کا حساب لگاتے ہیں تو کسی طرح بھی ایک سال نو مہینے سے زیاد عرصہ نہیں بنتا اور جب ابو ہریرہ بھریں گئے تو وہاں ان کا کام جیسا کوہ خود چلتے تھے۔ اذان دینا اتنا اور اگر علاء، ابو ہریرہ میں دینی امر پر مبنی کسی اور کام کی صلاحیت پاتے تو کبھی ان سے یہ نہ پوچھتے کہ تمہیں کیا کام پسند ہے، پیر اگر خستی مرتب صلی اللہ علیہ وسلم یہ جانتے کہ ابو ہریرہ کام کے آدمی ہیں اور دینی امور میں سے کسی کام کو انجام دے سکتے ہیں تو بلا نزدیک علاء سے ان کی سفارش کرتے وقت فرماتے: میں ابو ہریرہ کو تمہارے ساتھ بھیجتا میں تاکہ وہ دینی امور سے لوگوں کو گاہ کریں جیسا کہ معاذ بن جبل، ابن مسعود

1۔ سیر اعلام النبلاء رضی - ص ۱۹۱ - ج ۱

طبقات ابن سعد - ص ۲۶۷، ۲۷۷ - ج ۲ ق ۲۲ - اس کے علاوہ دیگر بہت سے مؤلف

میں اس کا ذکر ملتا ہے۔

اور ابو موسی اشتریؒ جیسے دیگر افراد کو جو تمام ابوہریرہ کے سہرا ایک ہی وقت میں اسلام لائے تھے مختلف خطوں میں بھیجا جاتا تاکہ وہ لوگوں کو امر دین سے آشنا کریں۔ مختصر پر کہ جن نکات کی ہم نے یاد رہانی کی ہے ان سے پہلے چلتا ہے کہ ابوہریرہؓ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم وآلہ وسلم کے زمانے میں یا حضرات ابو بکر و عمر و عثمانؑ کے زمانوں میں سے کسی بھی زمانے میں کسی دینی مسئلہ سے آگاہ ہے۔ جس کی بنار پر لوگ ان سے بہرہ مند ہوتے اور اشار اللہ ہم جلد ہی اس موصوع کو دیکھ کر دلائل کے ذریعے ثابت کریں گے۔ ہاں البتہ حضرت وہ علام بن الحضریؓ کے ساتھ تھے اس وقت وہ اذان کے فریضہ سے اچھی طرح عہدہ برآئی تھے اور اس طرح مردان بن حکم کے زمانے تک جو ۲۱ ہجری کے بعد معاویہ کی طرف سے والی مدیریتہ پینا اس وظیفہ کو جسون و خوفی انجام دیتے ہے اور یہ اس نے مقاکد وہ

۲۔ ابو موسی اشتریؒ فتح خیبر کے موقع پر پیغمبر اکرمؐ کے حضورتؐ قیاب ہوئے اور حکروں سے بڑے عرصہ میں ختمی مرتبتؓ کے نزدیک اپنا ایک مقام حاصل کریا۔ ختمی مرتبتؓ نے اپنی خنایافت بھین پر مانور کیا۔ اور حضرت عمرؓ کے زمانے میں والی بصیرہ مقرر ہوئے مگر کچھ عرصہ بعد حضرت عمرؓ نے ان کے اموال کو در حصوں میں تقسیم کیا اور ایک حصہ اٹھا کر اپنیں بصیرہ کی ولایت سے معزول کر دیا۔ پھر حضرت عثمانؓ کے زمانے میں ان کی طرف سے والی کو ذمہ بننے پہاں تک کہ حضرت علیؓ علیہ السلام نے اپنیں معزول کیا اور اسی وجہ سے وہ آپ کے خلاف ہو گئے اور آپ کے حق میں کسی بد کوئی سے پر ہشیز نہ کیا اور حکیمین کے دن آپ سے سخنوت ہو گئے۔ جبکہ کنتیجے میں معاویہ کے نزدیک اپنیں بلند مرتبہ حاصل ہو گیا۔ ابو موسیؓ کے فرزند ابو بردہ کا کہنا ہے کہ معاویہ کی طاقت سے تمام دروازے ان کے نئے کھلے ہوئے تھے کرتی ایسی خواہش نہیں تھی جس کو معاویہ ان کے لئے بڑہ لاتا اور یہ سب باقیں اس نے اپنی کمیرا باب اپ ان کا درست تھا۔

ایام جو ای میں ابن عفان اور سیدہ و خاتون زادوں کی خدمت گذاری کے موقع پر حدی  
کو اچھے انداز میں کایا کرتے رہتے۔ منکورہ مطالب کی بنیاد پر بطور قطع و یقین کتاب  
طبقات ابن سعد کے صحت قول کا بخوبی انداز ہوتا ہے جس میں کہا گیا ہے کہ  
ابو ہریرہ نے اظہار فتویٰ اور نقل حدیث ہنیں کیا مگر حق حضرت عثمان کے بعد  
اس صحن میں ابن سعد اور دیگر افراد کے ازال کو انشاء اللہ اپنے مقام پر بیان کیا  
جائے گا۔ قابل ذکر امور میں ایک بات یہ بھی ہے کہ جب ابو ہریرہ علام کے ساتھ  
بھریں میں سچے ارجمند زدہ و قوی پذیر ہوئی تو اس روای اور علاوہ کی شہامت نے  
انھیں بری طرح متاثر کیا اور اس بارے میں جن مطالب کو انہوں نے نقل کیا وہ حقیقت  
سے زیادہ خرافات پر بنیا ہے۔ ہم ان کی گفتگو کے ایک حصہ کو یہاں نقل کرتے ہیں تاکہ  
اہل مطالبو روایت اور نقل خبریں ان کے میزان تحفظ و نبوغ کو اچھی طرح جان  
لیں، ابو ہریرہ نے اس سعکر کو اس طرح نقل کیا ہے کہ جب علاء بن الحضری چار  
ہزار افراد کے ساتھ عازم بھریں ہوئے تو انہیں یہی کمی شامل رہتا۔ انہوں نے اپنا سفر  
جاری رکھا یہاں تک کہ ایسے دیبا کے کنارے پہنچے کہ جسی پر ان سے پہنچ کسی نے  
قدم رکھا اور ان کے بعد کوئی رکھ سکتا ہے۔ اس کے بعد علاء نے گھوڑے کی لگام کو  
حکما اور بیان پر سے روانہ ہوئے۔ ان کے پیچے ان کا شکر بھی روانہ ہوا۔ یہاں تک کہ  
وہ کہتے ہیں: مستم با خدا ن تو ہم میں سے کسی کا پیسہ گیلا ہوا اور نہ جوتا یہاں  
تک کہ گھوڑوں کے سم بھی خشک رہے، اور دوسرا روایت میں یوں فرماتے  
ہیں کہ: میرست علاء سے ایسے باتیں دیکھے ہیں جس کے بسب اسے  
کس محبت میرے دل میں گھر کر گئے ہے۔ کیونکہ انہوں نے داریزی کے  
درست دریا کو نور دیکھا اور بھریئے رہسپار ہوئے اسے کے بعد ہٹ اور میں

۱۔ حدی وہ ہمارا ہے جسے ساربان اور نسلوں کے نئے کایا کرتے ہیں۔

۲۔ ہناء سخی میں ایک مقام ہے جہاں پر بخی تیسم آباد ہے۔

اللہ سے پانی ماتگا تو پانی زمین سے جوش مارنے لگا اور تمام شکر سیراب ہو کر آگے بڑھا۔ ایسے میں کسی سپاہی کو اپنی بھولی ہوئی چیزیاں اُن اور جب وہ اسے لیتے واپس لوٹا تو اس نے دیکھا کہ دہاں یاں یاں کا نام فرانش یعنی نہیں ہے اور یہ کہ جب علاء کا انتقال ہوا تو ان کے غسل کے لئے پانی دستیاب نہ تھتا۔ اللہ نے ایک ابر کو ہم پر برسایا اور ہم نے اس کے پانی سے علاء کو غسل دیا۔ اس کے بعد اپنی تلواروں سے قبر کھود کر بغیرِ حد تیار نئے اعیشیں دفن کر دیا۔ اور ایک دوسری روایت میں اس طرح کہتے ہیں کہ ہم نے علاء کو دفن کر دیا اور ضرورت اُنہیں ان کی الحمد کی ایک ایجنت اہٹان پر ٹھی تو ہم نے دیکھا علاء قبر میں نہیں ہیں۔ لیکن یہ تمام بائیں جن سے علاء حیران نظر آتے ہیں ان کا قطعی طور پر حقیقت سے کوئی واسطہ نہیں ہے۔ بجز اس کے کہ علاء کا شکر دارین جاتے ہوئے دریا کی ایک عمودی گذرگاہ سے گذرا جس کی طرف کرار الکری نے رہنمائی کی تھی اور انہیں اس راہ سے آشنا کیا تھا، اور ان تمام باتوں سے پتہ چلتا ہے کہ سنہ ۸ ہجری میں جس دن سے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ابوہریرہ کو علاء کے ساتھ بھریں بھیجا وہ اسی طرح وہیں رہے اور یہ بات دفعہ طور پر خود انہی کی اس گفتگو سے مختلف ہے جس میں انہوں نے لہاڑ و فوزیں ہجری میں جع کے موقع پر حضرت ابو ہریرہؓ کے ساتھ رکھتے، الفرض ہماری یہ بات کہ ابوہریرہ کی پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ مدتِ مصاحبتِ صفرت نے ہجری سے ذیقعدہ سنہ ۸ ہجری تک رکھتی۔ قطعی طور پر ثابت ہے۔ اس بحث کے اختتام پر ضروری ہے کہ ہم ایک دلچسپ اور مزیدار موصنوع کو جو ہمارے موصنوع بحث سے عین مراد بہت نہیں ہے نقل کر کے اس باب کو ختم کریں۔

- ۱- اس موصنوع کے لئے کتب الاء استیعاب ابن البر، الاصفہانی بن حجر سیر اعلام النبلاء ز، تاجی، مجمع السبدان اور کتاب عبد اللہ بن سپا تایف علاء مرتضی العسکری جن کا مشادر کبار علاء عصر اراق میں ہوتا ہے۔ ص ۱۱۳ سے

# ابوہریرہ کا

## تجاهیں عارفانہ

SABEEL-E-SAKINA  
www.ziyrat.net

جیسا کہ ہم پہلے بیان کرچکے ہیں جس وقت حضرت عمرؓ خطاب نے قدمہ بن منظعون کو بھرپور کی امارت حوالے کی اور قدما مرتبے دہائ شراب نوشی کی تو قبیل عبد قیس کے سردار جبار و دالعبدی نے اسی کی خبر حضرت عمرؓ کو دی۔ حضرت عمرؓ نے جبار و دے سے پوچھا کہ تمہارے علاوہ کوئی اور بھی اسی امر پر گواہی دینے والا ہے تو جبار و دنے کہا: بے شک، ابوہریرہ، حضرت عمرؓ نے اور شہادت کئے

بھریں سے ابوہریرہ کو طلب کیا۔ ابوہریرہ نے کہا۔ میں نے تھیں دیکھا کہ قدامہ نے شراب پی لی ہو۔ مگر یہ دیکھا کہ وہ مستی کے عالم میں تھے اور بار بار قت کر رہے تھے۔ حضرت عمرؓ نے کہا: ابوہریرہ میں خوب جانتا ہوں تم مجھے بن رہے ہو اور گواہی سے کتنا چاہتے ہو۔ اس کے بعد ابوہریرہ نے قدامہ کی بیوی ہند کو جو ولید کی رہائی بلوا بھیجا اور اس سے شہادت طلب کی۔ ہند نے گواہی دی کہ اس کے شوہرنے شراب پی تھی۔ جب حضرت عمرؓ نے چاہا کہ حس جاری کریں تو قدامہ نے کہا: تم ایسا نہیں کر سکتے، کیونکہ خداوند عز و جل کافران

ہے۔ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعَمُوا لَهُ

دسوہرہ مائدہ۔ آیہ ۲۹) حضرت عمرؓ نے کہا تھے قرآن کی نامتاب تفیری ہے آگے کا حصہ بھی پڑھو "إِذَا مَا أَتَقْوَا" سے اور انہم پر ہیزگار ہوتے تو جن چیزوں کو خدا نے حرام قرار دیا ہے اس سے اجتناب کرتے اس کے بعد حکم دیا کہ ان کو تازیانے مارے جائیں۔ اور پھر لمپٹ کر ان سے گفتگو کی اور ان کے لئے طلب مغفرت چاہی۔

بدریہ میں سے قدامہ کے علاوہ کسی اور پر حشراب بخراجی نہیں ہوئی

۱۔ ترجمہ) جو لوگ ایمان لائے اور جو نیک عمل کرتے ہیں انہوں نے جو کچھ کھایا پیا ہوا کے باعث میں ان پر کوئی گناہ نہیں۔

۲۔ ترجمہ: اس حال میں کو وہ ڈرتے رہے۔

۳۔ کتاب الاستیعاب۔ ص ۲۵۸ = فتح الباری۔ ص ۲۵۵، ح ۷  
قدامہ بن مظعون، امام المؤمنین حضرت حفصہؓ اور ابن عمرؓ کے ماموں ہیں انہوں نے جشت حجرت کی اور ان اشخاص میں سے ہیں جہنوں نے جنگ بدر میں شرکت کی اور سنہ ۳۶ ہجری میں استقال کیا۔

# ابوہریرہ

## کعب الاعبار سے نقل

## حدیث کرتے ہیں

jabir.abbas@yahoo.com

علماء حدیث نے "باب روایت اکابر اذ اصحاب ریاض حمایہ از تابعین" میں نقل کیا ہے کہ ابوہریرہ اور عبد اللہ بن عاصی تین اشخاص (عبد اللہ بن عباس، عبد اللہ بن عمر، اور عبد اللہ بن عرب بن العاص) اور دیگر افراد نے یہودی عالم کتب الاحبار سے نقل روایت کی ہے جس نے راہ فریب سے انہمار اسلام کیا تھا اور اس کا قلب یہودیت کی طرف مائل تھا، جیسا کہ علامہ سید طیب نے اپنی الفقیریہ میں کہا ہے:

وقد روی الکتب عن صغار  
فی السن او فی الحلم والمقدار  
ومنه اخذ الصحابة من اتباع  
ذاتی عن تابع الاتباع  
کا بجز عن کعب و کاظمہ ری عن مالک و سیفی الانصاری

"اکا برسن میں بہت سوں نے کیا سن اور کیا علم و منزرات کے اعتبار سے اپنے  
سے کستروگوں کی روایتوں کو اپنا لیا ہے اور اس طرح بہت سے صحابہ نے تابعین  
اور تبع تابعین سے نقل حدیث کی ہے جیسے عبداللہ بن عباس نے کعب، اور زہری  
نے مالک اور سیفی الانصاری سے روایت کی ہے۔

شارح الفیہ شیخ احمد شاکر رحمہ اللہ نے کہا ہے صحابہ کا تابعین سے روایت  
کرنا اس طرح ہے جس طرح عبداللہ بن عباس (ابو زہریہ) اور انسی و عیینہ نے  
کعب الاخبار سے روایت کی ہے۔ اُنی آخر سے

لفظ ص ۲۳۷، ۲۳۸، ۲۳۹۔ اس فتم کے ابیات الفیہ عراقی میں وارد ہوئے ہیں۔

— اکتاب فتح المغیث شرح الفیہ الحدیث عراقی کے

صفحات ۸۳۲ اور ۸۳۳

۲ - کعب الاخبار اپنے دور کا سب سے بڑا یہودی پیشواعقارہ حضرت عمر کے زمانے میں  
مسلمانوں کو دھوکہ دینے کے لئے ظاہر اسلام لایا، اس نے اپنے شاھی ذریب بن منیہ کے  
ساتھ جو کچھ چاہا اسلام میں داخل کر دیا، اس کا اہم ترین کام حضرت عمر کے اندما قتل  
میں اس کی شرکت ہے۔ حضرت عمر نے کبھی اس سے کہہ دیا تھا کہ اپنی یہودی گری سے  
باذ اچھائے اور اس کے بعد اسے دہنکایا تھی کہ اگر نقل حدیث سے اپنی زبان نہ روکی تو  
مستوجب سزا ہو گے۔ اور جیسا کہ سبیط ابن الجوزی نے اپنی کتب مراد الزمان میں  
لکھا ہے کہ جب کعب الاخبار عہد حضرت عمر میں اسلام لایا تو وہ حضرت عمر  
کے لئے اپنی قدیم کتابوں سے نقل اخبار کیا کرتا تھا اور اکثر ہوتا کہ حضرت عمر اس  
کی باقوں کو سوئن دیا کرتے تھے جس کی بنت اپنے لوگوں نے بھی اس کی یا میں سننے میں اپنے  
آپ کو آنداز پایا اور اسکی محبت و سقم سے کوئی سر و کار نہ رکھا تفسیر ابن کثیر ص ۱۱۷، ج ۲)

رانش کعب الاجمار کی نشر و اشتاعت میں ابوہریرہ اور ابن عباس کا بہت بڑا حصہ ہے اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ تمام صحابہ میں سب سے زیادہ ابوہریرہ کعب الاجمار کے فرقہ تھے اور اپسہر بھروسہ کرتے تھے اور ان سے نقل حدیث کیا کرتے تھے۔ انہوں نے دیگر نام راویوں میں سب سے زیادہ کعب الاجمار سے روایتوں کو نقل کیا ہے۔ اس سلسلے میں ہونے والی تحقیقیں اور مطالعے سے پتہ چلتا ہے کہ کعب الاجمار نے اپنی ہوشیاری اور چالاکی کے ساتھ ابوہریرہ کی سادگی پر ایک خاص تسلط حاصل کر لیا تھا تاکہ احیفیں اپنے زیراث لارکا فسانہ، ادھام اور خرافات میں سے جو بھی چاہے ائمہ ذریبے دین اسلام میں داخل کرے اور آلفاتا ابوہریرہ کو اسہ فن میں عجیب نہاد حاصل تھی، جیسا کہ زہبی نے طبقات الحفاظ " میں لکھا ہے اور اعلام البلا، کونہ پڑھا ہو مگر اس کے مطابق کوئی سب سے زیادہ جانتا ہو، یہی قسم نے بھی اپنی کتاب "المدخل" میں بیکرین عبد اللہ کے سلسلے اور افیض کی زبانی ابوہریرہ سے نقل کیا ہے کہ: ابوہریرہ نے ایک دن کعب الاجمار سے ملاقات کی اور ان سے بحث دلختگی میں مصروف تھے کا ایسے میں کعب نے کہا: میں نے ابوہریرہ کے علاوہ کوئی اُو میں دیکھا جس نے توریت نہ پڑھی ہو مگر سب سے زیادہ اس کا علم رکھتا ہو ایسی حالت میں ہمیں اس کا ہمیں کی جالا کی اور ہم شمندی کا اندازہ رکھنا چاہیے معادیہ مدنے اس کے بارے میں کہا ہے ہم کعب سے چھوٹی باتیں سن کرتے تھے، اور جو کوئی اس کا ہم اور دیگر یہودی کا ہمون کے بارے میں اطلاع حاصل کرنا چاہتا ہے اسے چاہیے کہ

ہماری کتاب اصنوا علی النبی المحمد " سے رجوع کرے۔

۱۔ کتاب اعلام البلا - ص ۴۳۲ - ۲

۲۔ کتاب الاصناف - ص ۲۰۵ - ۵

۳۔ انسرتائک بات یہ ہے کہ بعض شیوخ دین ہمیشہ اس فرمیکار کا ہم کو کہا زبانی میں شمار کرتے ہیں۔

جس نے اپنے مکر کے ساتھ ابوہریرہ کو اپنے حوال میں بھالش دیا۔ جو تاریخ کی روشنی میں نہایت بے خود اور بے خبران ان تھے وہ گونہ کس طرح ممکن ہے کہ بقول کعب جسے تورات نے طبیعی ہوا اور لغت عبری سے تاو اقت ہو بلکہ بنی اسرائیل طور پر ناخواہد ہو جسے لکھنا پڑھنا بھی نہ آتا ہو اور عربی لغت سے نا اشتناہ وہ عالم قورات بن جبلے اور پیر خوبی یہ کہ اس زمانے میں تورات کسی طرح بھی مسلمانوں کی دسترسی میں نہ کھٹی اور اس سیسودی کے علاوہ کسی کو اس سے آگاہی نہ کھٹی؛ ذیل کی یہ چند روایتیں ابوہریرہ پر اس چالاک کا ہست کے تسلط اور نفوذ کو واضح کرتی ہیں اور بتاتی ہیں کہ کس طرح ابوہریرہ ان کی پائقوں کو عنیناً نقل کر کے اس کو حدیث متعدد پیغمبر اکرم ﷺ کی صورت دیا رکھتے تھے؛ بخاری نے ابوہریرہ سے روایت کی ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا۔

”قیامت کے دن چالند اور سورج ایک دوسرے میں مدغم ہو کر اپنا نور کھو جائیں گے“  
ابن حجر اس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں کہ: بیزار اور ان کے ساتھ اس حدیث کے دیگر راویوں نے اس جملے کا اضافہ کیا ہے۔ ”اور آگ میں ڈال دیئے جائیں گے؛ جس پر حسن نے کہا: آخران دلوں کا وقصور کیا ہو گا جو اس طرح آگ میں ڈال دیئے جائیں گے؛ ابوسلم نے کہا: میں پیغمبر کی حدیث بیان کر رہا ہوں اور تم دلوں کا وقصور پوچھتے ہوئے اسی حدیث کو ذاتی طور پر کعب الاحرار نے بھی بیان کیا ہے جیسا کہ ابویعلی موصی نے نقل کیا ہے کہ کعب کہتے ہیں: قیامت کے دن چالند اور سورج کو دوہیست ناک گایوں کی صورت میں لایا جائیگا اور ان لوگوں کی زگا ہوں کے سامنے دوزخ میں ڈال دیا جائیگا جو انکو پوچھتے تھے حاکم نے مستدرک میں طبیری اور دیگر موثق رجال کے توسط آفی ہوئی ایک روایت کو ابوہریرہ سے نقل کیا ہے اور وہ روایت یہ ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا۔ اللہ تعالیٰ نے مجھے یہ اذن دیا ہے کہ میں مہماں سے لئے ایک مرغی کی دہستان

۱۔ فتح الباری۔ ص ۲۲۹۔ ج ۶ اور تفسیر ابن کثیر۔ ص ۲۴۵۔ ج ۷

۲۔ کتاب حیوانات۔ ص ۲۳۲

نقل کروں جس کے دونوں پیر زمین میں دھنسے ہوئے ہیں اور گردن زیر عرش مستقر ہے اور ہمیشہ "سبحانک ما اعظمہ شانک" کی تسبیح میں مشغول ہے۔ پھر پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا۔ جس کسی نے میری جھوٹی طبقہ کھانے سے ہوا سے اس امر کا پتہ نہیں چل سکتا، یہ حدیث بھی منقولات کعب الاحبار سے ہے۔ اس کی نصیحت ہے کہ: اللہ کا ایک مرغایہ جس کی گردن زیر عرش اور پنج زیر زمین ہیں جب کبھی یہ مرغایا بانگ دیتا ہے تو دوسرا مرنگے بھی بولنے لگتے ہیں۔ سبحان

القدوس الملك الرحمن لا الله غيره -

jabir.abbas@yahoo.com

# حدیث "نیل، سیحون، جیحون اور فرات بہشت کی منہر ہے" ۱۶

احمد اورسلم نے ابوہریرہ سے روایت کی ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا: شیل، سیحون، جیحون اور فرات بہشت کی نہروں میں سے ہیں، اس بات کو کعب الاحرار نے اس مقام پر عیناً بیان کیا ہے۔ جہاں وہ کہتے ہیں ؟ : چار نہروں کو خداوند عزوجل نے دنیا میں رکھا ہے۔ نیل جو بہشت میں شہد کی نہر ہے۔ فرات جو شراب کی نہر ہے۔ سیحون جو جنت میں پانی کی نہر ہے اور جیحون جسے دودھ کی نہر کہا جاتا ہے۔

انے نہروں کا بہشت سے  
جباری ہونا ایک  
فتادہ افسانہ ہے

مذکورہ نہروں کا بہشت سے متعلق ہونا ایک نہایت قیم افراز ہے اور ز صرف یہ کہ اس کا تعلق اسرائیل انسانوں سے ہے بلکہ اس کی تاریخ بہت ہی قدیم اور اسے منسک ہے، اس بارے میں ہم استاد ابوالنصر احمد حسینی نہری کے ایک نہایت اہم مقلے کے ایک حصہ کو جسے اہنوں نے "دگنگا ہندوستان کی مقدس نہر" کے عنوان سے مجلہ "الکتاب" میں نشر کیا ہے، نقل کرتے ہیں:

۱- النجوم الزاہرہ - ص ۳۲ - ج ۱

۲- نہایہ الادب نویبی - ص ۲۲۰ - ج ۱۶

دریدے گنگا کا ذکر ہندوستان کی چار مقدس اور مشہور رکابوں میں بارہا ملتا ہے جیسا کہ "راج ویدا" میں اسکا ذکر درستہ آیا ہے اور "پورانا" میں "ویارنگ" کے عنوان سے اسکا ذکر ہوا ہے جسی میں اسے جنت کی ایک ہنر قرار دیا گیا ہے اور اس طرح ان ہنروں کی بہشت سے نسبت بڑی قدیم ہے جس کا ذکر تقریباً ادیان میں پایا جاتا ہے، جیسا کہ بالیوں کے قدیم دینی نصوص میں آیا ہے کہ "چار ہنری ہیں جن کا سر حصہ ہم بہشت ہے۔" نارو "یعنی آج کافتا رہا ہے۔ ۲۔ سی جال۔ ۳۔ سی نیم۔ ۴۔ رو دیج" ردو بھج موجودہ وجہ ہے، اسی طرح تورات میں بھی چار ہنروں کے بہشت سے جباری ہونے کا ذکر ملتا ہے۔ جو اس ترتیب سے ہے: ۱۔ ندیشوں۔ ۲۔ جیجون سو رحد اقل ۳۔ فرات۔ بالکل اسی طرح اسلام میں بھی ایک حدیث ابو ہریرہ کی طرف سے آئی ہے کہ پیغمبر اسلامؐ نے فرمایا: قیل، سیحون اور فرات بہشت کی ہنری ہیں اور ایک حدیث میں ابن عباسؓ سے مرفوع انقل ہوا ہے کہ خداوند عالم نے پانچ ہنروں کو بہشت سے نکالا ہے سیحون، حیجون، دجلہ، فرات اور نیل، پھر کہ اللہ تعالیٰ نے ان پانچ ہنروں کو بہشت کے سب سے نچلے درجے کے ایک چند سے جبریل کے دو پروں کے ذریعے جباری کیا اور پھر پہاڑوں کے حوالہ سے سطح زمین پر دوڑایا اور ان میں لوگوں کے لئے منفعتیں

۱۔ الجیجم الزاہرہ۔ ص ۳۷۔ ج ۱

۲۔ ہنری الادب نویر کی۔ ص ۲۶۰۔ ج ۱۰

۳۔ علام سید طیب نے کتاب "حن المخازن" طبع مصیر کے جلد ۲، ص ۱۷۹ بی امام احمد اور سلم سے "اصل عاشیہ کتاب ہی اس خبر کو نقل کیا ہے۔

۴۔ ابن عباس اور ابو ہریرہ نے جیسا کہ پہلے بھی بیان ہو چکا ہے۔ سب سے زیادہ کتب الاجار کے علم کی اشاعت کی ہے۔

— ۱۰۷ —

— سیمین و بیست و نهمین ماه میلادی در تبریز

: واپس جاؤ کل کھوئنے آجائنا، وہ دوسرے دن واپس آ کر پھر کھوئنے لگ جاتے  
ہیں..... اس کے بعد ابن کثیر کہتے ہیں کہ شاید ابو ہریرہ نے یہ بات کعب الاجار  
سے فی ہو کیونکہ وہ کشرت کے ساتھ کعب کے پاس امتحنے بیٹھتے اور ان سے تبادل خیال  
کیا کرتے ہیں، اس لئے یہ بات کعب ہی نے ابو ہریرہ سے کہی ہوگی۔ جس کو ابو ہریرہ نے  
پیغیرہ اسلام میں سے نسبت دے کر نقل کیا ہے۔ واللہ اعلم ۱

اس کے علاوہ ابن کثیر نے اپنی تفسیر کے بشیر مقامات پر ان مطالب کو نقل  
کیا ہے جنہیں ابو ہریرہ نے کعب الاجار سے یک پیغمبر اکرم ﷺ کی طرف منسوب کیا  
ہے اس لئے جو حضرات ان مطالب کو جاننا چاہتے ہیں ان کو اس تفسیر کا مطالعہ  
کرنا چاہیے۔

مسلم اور بنجاري کی صحاح میں اس حدیث کا شمار بھی ابو ہریرہ کے احادیث  
میں ہوتا ہے کہ: خداوند عالم نے آدم کو اپنی شکل و صورت پر خلق کیا ہے اور یہ گفتگو  
تورات کے تصحیح اول (عبدقدیر) میں ہوتی ہے جہاں اس کی نفس یہ ہے کہ "اللہ نے  
ان انسان کو اپنی صورت پر بنایا اور خدا کی شکل میں اسے خلق کیا۔

### ۱۔ تفسیر ابن کثیر۔ ص ۳۷۶ اور ۱۰۵۔ ج ۲۔

۲۔ اس حدیث میں وارد ہونے والی باتوں میں یہ بھی ہے کہ آدم ساتھ گز بیٹھے ہتھے اور دوسرا  
روایت یہ ہے کہ آدم خدا کی شکل پر ہیں، ابن حجر نے اس حدیث کے ایک بہلو پر سقید کی ہے۔  
اور کہلے کہ: ممکن ہے کہ اس حدیث پر اعتراض کیا جائے کیون کہ آثار امام ساقعہ مشاً اُن کے  
مکانات اور دیار عمار و شہو سے اس بات کا اندازہ ہوتا ہے کہ اس ذمانتے کے لوگ حتیت  
سابق اس قدر طویل القامت ہیں بھی ملک کر کہتے ہیں: اس بناء پر اس اشکال کو فح  
کرنے والی کوئی چیز راستک مجھ پر آشکار نہیں ہوئی ہے (فتح الباری۔ ص ۲۸۱ اور ۲۸۲۔ ج ۲۔)  
امام مالک نے تو اس حدیث کو سرے سے ہی رد کر دیا ہے اور اسی طرح یہ حدیث کہ خداوند  
عالیٰ قیامت کے دن اپنے پر کو گھٹنوں تک مشکوت کر دیگا جسے صحیحین نے نقل کیا ہے۔

(حدیث)

# خَدُولَ وَنَدَ عَالَمَ نَزَمِينَ كَوْ

## هفتے کے دن خلق کیا،

jabir.abbas@yahoo.com

مسلم نے اپنی کتاب میں اپوہریہ سے روایت کی ہے کہ اہزوں نے کہا: پیغمبر اکرم نے میرا ہاتھ پہنچنے دست مبارک میں یک فراہیا: خداوند عالم نے زمین کو ہفتے کے دن پھارڈوں کو اتوار کے دن درختوں کو پسیر، پر ایسوں کو منگل، انور کو بده، کیڑے مٹکوڑوں کو جھرات اور حضرت آدم کو جمعہ کے دن بوقت عصر بینی جہد کی آخری ساعتوں میں عصر دشہ کے درمیان تمام مخلوقات کے بعد سب سے

آخر میں پیدا کیتی۔ رُگویا اس اعتبار سے کائنات سات دن میں وجود پذیر ہوئی۔ اس حدیث کو امام احمد اور نسائی نے بھی ابوہریرہ سے نقل کیا ہے۔ البتہ نسائی کی روایت میں اس طرح ہے کہ خداوند عالم نے آسان، زمین اور جو کچھ کسے درمیان ہے سب کو چھو دن میں خلق فرمایا اور ساتویں دن عرش پر تمکن ہوا۔ اس باسے میں اکابرین سے خاص کر سخاری، ابن کثیر اور تاریخ بکیر میں اس طرح وارد ہوا ہے کہ ابوہریرہ نے اس حدیث کو کعب الاحرار سے نقل کیا ہے کیوں کہ حدیث اولیٰ اس نص قرآن کے صریحًا خلاف ہے کہ جس میں خداوند تبارک تعالیٰ نے فرمایا کہ ہم نے زمین و آسان اور اس کے درمیان تمام اشیاء کو رکل) چھو دن میں خلق کیا جو باتیں اس امر پر دلالت کرتی ہیں کہ ابوہریرہ نے اس حدیث کو کعب الاحرار سے اخذ کیا ہے اور اس کا تعلق اسرائیلی میتھ سے ہے جی کہ اکابرین حدیث نے اس کی تصریح کی ہے ان میں سے ایک بات یہ بھی ہے کہ اس سلسلے میں اس سے شاید ایک اور حدیث عبد اللہ بن سلام سے ملتی ہے جو یہودی عالم تھا اور بعد میں مسلمان ہو گیا تھا، اس کی رواست کو طبری نے نقل کیا ہے۔ جس کی نصیح یہ ہے۔ خداوند عالم نے اتوار سے اپنی خلقت کا آغاز کیا۔ جس کی ترتیب یہ ہے کہ زمین اتوار اور پیر کے دن بی، دن اور پہاڑ منگل اور بدھ کو وجود پذیر ہوئے، آسماؤں کی تخلیق حجرات اور حجۃ کو ہوئی اور حجمر کے آخری لمحات میں تخلیق امور سے فراعنوت حاصل ہوئی اور پھر اسی

۱۔ ہم پوچھتے ہیں کہ کیا ذمین و آسان کی خلقت کے وقت ہمارے دن اور ہماری گھر دیوں کا یہی حساب تھا اور کیا اللہ کے نزدیک دن یہی ہماری ساعتیں ہیں یا پھر وہ عرصہ ہے جس کو اس نے اپنی کتاب میں لکھ دیا ہے کہ:

۲۔ ص ۲۲-ج ۱ - ۳۔ واضح ہونا چاہیے کہ اس روایت کے اسرائیلی ہونے کی ایک علامت یہ بھی ہے کہ رادی یا جا حل نے کسی کام کو ہفتہ کے دن اللہ سے منسوب نہیں کیا ہے۔ گواہ اللہ نے ہفتہ کے دن جو یہودیوں کی تعطیل کا دن ہے آرام کی غرض سے چھٹی کیا ہے۔

نعمۃ بِاللّٰہ وَنَسْتَجِیْوْبُہُ -

گھر میں عجلت کے ساتھ آدم کو خلق کیا۔ یہی عبد الدّمین سلام ہی جن سے ابوہریرہ نے نقل حدیث کی ہے جیسا کہ کتب الاحبار سے کرتے ہیں۔ بقیہ اس بات پر ہے کہ ابوہریرہ نے اس حدیث کو نقل کرتے ہوئے تصریح کی ہے کہ انہوں نے پیغمبر اکرم سے سن اور وہ بھی اس طرح کہ آپ نے ان کے ہاتھ کو اپنے ہاتھ میں لے رکھا تھا مابہ پڑا صحیح ہے کہ یہ حدیث قاعدة اہل حدیث کے مطابق صحیح السند ہے اور اس میں کسی اختلاف کو دخل نہیں ہے۔ چریلم نے بھی اپنی صحیح میں اسکو نقل کیا ہے۔ اس حدیث میں ابوہریرہ نے فقط سننے پر ہی اتنا فہمیں کی ہے بلکہ اس بات کی تصریح کی ہے کہ اسکو بیان کرتے وقت پیغمبر اکرم نے ان کے ہاتھ تھام رکھتے دیکھ یہ کہ آنکر حدیث تمام اس بات پرستق بھیں کہ ابوہریرہ نے اس حدیث کو کتب الاحبار سے لیا ہے۔ اس کے علاوہ یہ حدیث کتاب خدا کے سراسر خلاف ہے۔ اور اگر اس حدیث کو ابوہریرہ کسی سے اور پھر وہ کسی اور سے "معنعن" بنانکر نقل کرتے تو یہ کہنے کی۔ گنجائش نکل آتی کہ غلطی کسی اور طرف سے ہوئی ہے مطلب یہ ہے کہ ان کے بچاؤ کی کوئی صورت نکل ہی آتی مگر اس کو کوئی کیا کرے کہ خود ان کی تصریح موجود ہے کہ انہوں نے پیغمبر اکرم سے سن اور سننے وقت ان کا ہاتھ ختمی مرتبہ کے ہاتھ میں تھا۔ لہذا یہ حدیث بنیز کسی شک شہر کے پیغمبر اکرم پر افتخار اور کذب ضریح ہے۔ ایسی صورت میں اس گناہ کے ترکیب پر کیدا حکم عائد ہوتا ہے کیا اس شخص کا شمار پیغمبر اکرم کی اس حدیث کے ذیل میں نہیں ہو گا۔ جہاں آپ نے فرمایا۔ مجھ پر محنت بولنے والے کاٹھ کانا دوزخ ہے۔ یا یہ کہ اس نے فزار کے لئے کوئی اور راہ اختیار کر لی ہے کیونکہ اس حدیث کا راوی "صاحب ثوب و عایش و مزور" ہے۔

۱۔ کتاب سیر اعلام النبلاء ذہبی۔ ص ۲۹۶۔ ۲۵

۲۔ جلد ہی ہم "ثوب، دعائیں اور مزور" کے دلچسپ اور مقابل ذکر تصویں کے متلق گفتگو کریں گے۔

اور میں خدا کی نعمت کھا کر کھلتا ہوں کہ مجھے اس بات کا انتظار ہے کہ کوئی اس بارے میں  
مجھے اپنے جواب سے مطمئن کرے کیوں کہ اگر ان ان فقط اسی ایک حدیث کو مورد  
تحقیق و نظر قرار دے تو اس میں کوئی شک نہیں کہ ابو ہریرہؓ کی تمام روایات پر سے  
پردہ اٹھ جاتا ہے اس لئے کہ جب اس حدیث کا یہ حال ہو جس میں ان کی نظرخ  
شامل ہو کہ انہوں نے بنفس نفس سرورِ کائناتؐ سے اس حدیث کو سننا تو  
دوسری روایتوں کا کیا حال ہو گا۔ جو دست بدست ان سے نقل ہوئی ہیں۔ اب  
ہم ایک اور راست کو جس میں انہوں نے بچھلی راست کی طرح نظرخ کی ہے کہ تفیر  
اسلامؐ کی زبانی بنفس نفس سنا، قارئین کرام کے نے بیان کرتے ہیں۔ ابن کثیر  
نے اپنی تفیر میں ابو ہریرہؓ سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا:

میں نے پیغیہ اسلامؐ کو منیر پر خطبہ دیتے ہوئے سنا، آپؐ<sup>۲</sup>  
حضرت موسیٰ کا نذکرہ فزار سے تھے۔ (گویا تمام اصحاب نے سننا)  
آپؐ نے فرمایا حضرت موسیٰ کے ذہن میں یہ سوال ابھرا کہ کیا خدا  
بھی سوتا ہے؟ اور اس رسمی نیند کا غلبہ سوتا ہے؟ کہ ایسے میں جلد نے۔  
ایک ملک کو حضرت موسیٰؑ کے پاس بھیجا جس نے انہیں یعنی شب دروز  
جنگائے رکھا اور ان کے ہاتھوں میں دو شیشیاں رکھا کہ انہیں اچھی طرح  
سبنجا لے رکھنے کی تاکید کی۔ موسیٰؑ پر نیند نے غلبہ کیا، جو ہمی عالم غشی ان  
پر ناری ہوتے لگتی اور ان کے ہاتھوں میں بھی ہوئی شیشیاں ایک دوسرے  
کے قریب سو کرٹکلنے پر آئیں موسیٰؑ بیدار ہو جاتے اور اپنے دونوں ہاتھوں  
کو الگ کر دیتے، یہاں تک کہ نیند نے پوری طرح ان پر غلبہ کر لیا اور وہ سو  
گئے جس کے نتیجے میں دو لوٹ شیشیاں ایک دوسرے سے ٹکرا کر پاش

مُحَمَّدُ عَلِيٌّ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْمَخْرُومِ

فِي الْمُؤْمِنِينَ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْأَوَّلُ مِنْ أَعْصَمِ الْأَوَّلِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

كَلِمَاتُهُ مُحَمَّدٌ وَهُوَ أَكْبَرُ  
كَلِمَاتُهُ مُحَمَّدٌ وَهُوَ أَكْبَرُ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

كَلِمَاتُهُ مُحَمَّدٌ وَهُوَ أَكْبَرُ  
كَلِمَاتُهُ مُحَمَّدٌ وَهُوَ أَكْبَرُ  
كَلِمَاتُهُ مُحَمَّدٌ وَهُوَ أَكْبَرُ  
كَلِمَاتُهُ مُحَمَّدٌ وَهُوَ أَكْبَرُ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

كَلِمَاتُهُ مُحَمَّدٌ وَهُوَ أَكْبَرُ

كَلِمَاتُهُ مُحَمَّدٌ وَهُوَ أَكْبَرُ

كَلِمَاتُهُ مُحَمَّدٌ وَهُوَ أَكْبَرُ

جی کر تر کوئی دھرم پر کر انسان بنتہ و تر کس نے اڑا کیا جاتا؟  
کہ کہیں کوئی دھرم کر تر کوئی دھرم کوئی دھرم  
کوئی دھرم کوئی دھرم کوئی دھرم کوئی دھرم کوئی دھرم  
و تر کس نے کوئی دھرم کوئی دھرم کوئی دھرم کوئی دھرم  
کوئی دھرم کوئی دھرم کوئی دھرم کوئی دھرم کوئی دھرم کوئی دھرم

jabir.abbas@yahoo.com

---

۱۔ سیدنا حضرت امام زین الدین

۲۔ سیدنا حضرت امام رضا

بھتے اور کعب کی حدیث رسول خدا<sup>۲</sup> سے اور دوسری روایت میں بے کہ کعب کی گفتگو پیغمبر اکرمؐ کے اقوال کی جگہ اور پیغمبر اکرمؐ کی احادیث کتب کی جگہ روایت کیا کرتے تھے۔ پھر کہتے ہیں اللہ سے ڈرو اور نقل حدیث میں احتیاط سے کام ہو، اسی طرح امام احمد نے اپنی مندرجہ میں قاسم بن محمدؐ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا، ابوہریرہؓ اور کعب ایک دوسرے کے ساتھ بدیحہ کرتے تھتے ؟ ابوہریرہؓ کعبؓ کی حدیث احادیث بنوی نقل کرتے ہیں اور کعب اٹ سے اپنی کتابوں کا تذکرہ کرتے ؟ اور آخر کار کعب الاحراری چالاکی اور ہوشیاری نے سادہ لوح ابوہریرہؓ کو اپنے زیر اشہر لے کر افانہ و خرافات سے جو کچھ چپا ہا دین اسلام میں پھیلا دیا۔ اور حب ابوہریرہؓ کعب کی باتوں کو نقل کرتے تو کعب اس کے ساتھ ہی ان کی گواہی دیتا تاکہ اس طرح اسرائیلیات حکم بن کرم مسلمانوں کے انکار و عقول میں سما جائیں۔ اس قسم کے منقولات اس انداز سے پیش ہونے لگتے، گویا ابوہریرہؓ انہیں پیغمبر اسلامؐ سے بیان کر رہے ہیں اس وتم کے منقولات اس انداز سے پیش کرتے ہوئے اس داستان احادیث کو ختم کرتے ہیں جسے ابوہریرہؓ نے پیغمبر اکرمؐ سے نسبت دیا ہے درآں حالیکہ اس کا تعلق اسرائیلیات سے ہے۔ آنکہ حدیث احمد، بخاری اور مسلم و عینہ نے ابوہریرہؓ سے روایت کی ہے کہ پیغمبر اسلامؐ نے فرمایا۔ محدثت میں ایک ایسا درخت ہے جسکے سایہ میں اگر ایک سوار سوسائٹک چلتا رہے تو حب بھی اس کا شتم نہیں ہوتا۔ تصدیق کیلئے ”ظل مددود“ پڑھو، ابھی یہ حدیث ابوہریرہؓ کے منہ سے نکلی ہی تھی کہ فوراً اسی لمحہ کعب نے اس کی تائید کی اور جیسا کہ اب جریئے روایت کی ہے اس ذات کی جس نے قرأت کو موسیٰ اور فرقان کو محمدؐ (ص)

۱۔ البدایہ والنہایہ ابین کثیر۔ ص ۱۰۹۔ ج ۸

۲۔ ص ۲۷۵۔ ج ۲

پنازل کیا ابوہریرہ سچ کہتے ہیں اگر کوئی شخص "حق" روا اونٹ جو اپنی عمر کے چوتھے سال میں داخل ہوا ہو، یا "جذعه" (پانچ سالہ اونٹ) کی پشت پرسار ہو کر اس درخت کی بلندی تک اپنے آپ کو پہنچانا چاہے تو وہ ایسا نہیں کر سکتا۔ یہاں تک کہ پسروزار ہو کر گر جائے:

"اس درخت کو اللہ تعالیٰ نے اپنے ہاتھ سے اگایا اور اس میں اپنی روح پھونک دی۔ اس کی شاخیں بیشتر کے دوسرے کنارے تک پھیلی ہوئی ہیں۔ جنت کی کوئی نہ رایسی نہیں جو اس کی جڑ سے خارج نہ ہوئی ہو۔" اس طرح ابوہریرہ اور کعب الاحرار اس قسم کے خرافات کو مسلمانوں کے درمیان پھیلانے میں ایک دوسرے کی مدد کیا کرتے تھے۔ یہی خرافات ہیں جو دین کو دیک بن کر چاٹ رہے ہیں۔ کعب کا مقصد ان کاموں سے یہ تھا کہ اپنا مدد عابر لائے یعنی مبادی اسلام کو فاسد کرے لیکن ابوہریرہ فقط اپنے مقام کو خاص طور پر بخی ایسے کے نزدیک بلند کرنا چاہتے تھے۔ تاکہ اس طرح وہ اپنی دینوںی خواہشات کی تیکیں کریں۔ ابوہریرہ اس فریبکار یہودی کاہن کے شاگرد اول تھے جو کہاں تک کتاب وہ اور ڈھنے پیغمبر اسلامؐ کے علم سے فائدہ اٹھا رہا تھا اور خود اچھی طرح جانتا تھا کہ قرأت میں کیا لکھا ہے۔

اس طرح اسرائیلیات نے ہر طرف سے ہم مسلمانوں کا احاطہ کر دیا ہے اور انہوںکا بات یہ ہے کہ مسلمان خود اس کی رقدیت کرتے ہیں۔ اور اسلام و شمن عناصر تاک رکائے بیٹھیے ہیں۔ اور ہماری ان یاتوں پر خدہ زن ہو رہے ہیں،  
 ولا حول ولا قوّة الا باللّٰہ العلی العظیم

# حضرت عمر کا

## ابو ہریرہ کو

### تازیا نے لگانا،

jabir.abbas@yahoo.com

حضرت عزوجوہ پہلے انان سخت جنہوں نے ابو ہریرہ سے نقل شدہ روایات کے خطر کو پہلے سے بھاپ لیا جسے وہ پیغمبر اکرم ﷺ سے نسبت دیا کرتے تھے۔ انہوں نے ابو ہریرہ کو بلا کر اس کام سے منع کیا اور حجب وہ بازہ نہیں آئے تو اپنے تازیا نے سے انھیں سزا دی اور حجب ابو ہریرہ اس طرح بھی بازہ نہیں آئے تو حضرت عمرؓ نے انھیں وہی کادی کر اگر اب بھی مرض کے لاعلاج ہونے سے قبل وہ اس کام سے دست بردار نہ ہوئے تو

اکھفیں انکی سابقہ سرز میں پرداپس بھیج دیا جائے گا۔ اسی طرح کعب الاحرار کو مجھی تبہیہ کی۔ ابن عساکر ناقل ہیں کہ سابقہ ابن یزید نے حضرت عمرؓ کو ابوہریرہ سے یہ کہتے ہوئے سنا کہ: یا پیغمبر اکرمؐ سے نقل حدیث ترک کرو یا پھر تمہیں سرز میں "روس" (قبیله ابوہریرہ) پرداپس بھیج دیا جائیگا، اور کعب الاحرار سے کہا حدیث کہنے سے باز آ جاؤ اور نہ تمہیں سرز میں "قردہ" بھیج دیا جائے گا۔ ان دونوں ردایتوں کو زہجی نے بھی سیراعلام البیلاد میں نقل کیا ہے۔ یہی سبب ہے کہ ابوہریرہ نے حضرت عمرؑ اور ان کے تازیاتے کے ہست جانے کے بعد زور پکڑا۔ یہوں کوکہ ابوہریرہ حضرت عمرؑ کے علاوہ اور کسی سے بھیں ڈرتے تھے۔ اور حقیقت بھی یہ ہے کہ حضرت عمرؑ کے دلوں میں اپنا خوف بھار کھا تھا۔ ابن عجلان کی روایت کے مطابق خود ابوہریرہ کا کہنا ہے کہ جن احادیث کو میں نقل کر رہا ہوں اگر حضرت عمرؑ کے زمانے میں بیان کرتا تو حضرت عمرؑ میرا سر توڑ دیتے۔<sup>۱</sup> اسی طرح ذہر کرنے، ابوسلہ سے ابوہریرہ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا ہم حضرت عمرؑ کی وفات تک "تاں رسول اللہؐ" بھیں کہہ سکتے تھے کیونکہ بھیں انکے تازیاتے کا خوف لگا رہا تھا۔ اور نیز یہ بھی کہتے تھے کہ حضرت عمرؑ کی حیات تک میں ان احادیث کو اپنے لئے بیان کر سکتا تھا۔ خدا کی مشتم محبہ یقین ہے ان کا

۱۔ شاید سرز میں "قردہ" سے حضرت عمرؑ کی مراد شہرا میں ہو جہاں جنی اسرائیل کا ایک گردہ بندر کی صورت میں مسخ ہو گی تھا۔

۲۔ اور ۳۔ اعلام البیلاد۔ ص ۲۳۳-۲۳۴ ج ۲

۴۔ اعلام البیلاد۔ ص ۲۳۳

تازیہ میری بیشت مجروح کر دیتا اور ابھری سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا:  
 حضرت عمر کما کرتے تھے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کم و متنی  
 نقل کی کر دیکروہ باتیں جن پر عمل کا دار و مدار ہے، محدث نقیہ محمد رشید  
 رضا مرحوم نے اس بارے میں لکھا ہے کہ اگر حضرت عمر ابھریہ کی حیات تک زندہ ہتھے  
 تو کبھی آئی کثیر نتاد میں حدیثیں ہم تک ہنیں پہنچتیں۔ ۱

۱۔ ابھریہ نے یہ بات اس نئے کہی ہے کہ حضرت عمر کا تازیہ بارہا ان کی پشت زخمی کرتا  
 رہا ہے حتیٰ کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانے میں (مسلم ص ۲۳۸)

اور اسی طرح پیغمبر رضی رکے بعد جب حضرت عمر نے ان کو بھریں کی حکومت  
 سے منزدی کی تو انھیں اتنے کوڑے روگائے کہ ان کی پشت ہو ہان ہو گئی۔

۲۔ کتاب البدایہ والہبایہ کے ججزہ مشتم اور اسی طرح اعلام النبلاء کے  
 آٹھویں جست کامطالہ فرمائی۔ وہاں آپ کو اس کا مبسوط ذکر ملے گا۔

۳۔ مجلہ المختار ص ۸۵۱ - ۱۰۷

# ابوہریرہ کی

---

# کثرت احادیث

---

jabir.abbas@yahoo.com

اس بات پر رجال حدیث کا اجماع ہے کہ ابوہریرہ نے تمام اصحاب سے زیادہ احادیث نقل کی ہیں۔ حالانکہ یہ ثابت کیا جا چکا ہے کہ پیغمبر اسلام ﷺ کے ساتھ ان کی مصباحیت کل ایک سال نہ ہبینے رہی ہے جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔ ابو محمد بن حزم کے بیان کے مطابق فقط مند

بیقی بن مخدیہ میں ابو ہریرہؓ سے ۵۳۷ء میں روایتیں نقل ہوئی ہیں جس میں سے بخاری نے ۴۲۶ء میں روایتوں کو نقل کر کے لکھا کہ صحابہ نے ان احادیث کو رد کر دیا ہے اور بعض کی تکذیب مجھی کی ہے اس کے متعلق ہم بعد میں لفظتگو کریں گے۔ یہ وہ باتیں ہیں جن کا عام طور پر چرچا ہے لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ بخاری و عینہ کی روایت کے مطابق ۲ خود ابو ہریرہؓ نے وضاحت کی ہے کہ: «الصحابہ پیغمبر میں عبداللہ بن عزیزؓ کے علاوہ کسی نے مجھے سے زیارت روایتیں بیان نہیں کیے ہیں اور اسے کا سبب یہ ہے کہ وہ احادیث سے کوئی کھٹکا کرتے نہیں اور میں نہیں کھٹکتا تھا، حالانکہ اگر ابتنے عرب کی روایتوں کا شارکیا جائے تو بقول ابن جوزی کے ان کی تعداد ۰۰۰ سے متوجہ زیادی ہو گئی جو ابو ہریرہؓ کی روایتوں کا آنکھوں حصہ ہے جن میں سے بخاری نے کل سات اور مسلم نے میں کو نقل کیا ہے۔ ممکن ہے ابو ہریرہؓ کا یہ اعتراف ان کے آغاز کا رکن ہو تو

- ۱۔ ابو عبد الرحمن بیقی بن مخدیہ الاندلسی کا شارح حفاظ حدیث اور ائمہ دین میں ہوتا ہے جنہوں نے اندلس کو اپنے دفتر علم سے بھر دیا تھا۔ ان کی ایک تفسیر ہے جس کو ابن حجری کی تفسیر پر فضیلت حاصل ہے۔ ان کی حدیث میں ایک ٹہی تصنیف بھی ہے جو نقد و بیان احکام کی اساس پر مرتب کی گئی ہے۔ بیقی بن مخدیہ ایک آزاد منش انسان تھے اور کسی کی تعلیم نہیں کرتے تھے۔ ۱۸۱ھ ان کی سرداری اور ۲۶۷ھ ہجری سرداری وفات ہے (مجموع الاراء بارص ص ۵ - ج ۷)
- ۲۔ فتح الباری - ص ۱۶۷ - ج ۱

- ۳۔ عبداللہ بن عزیزؓ کا شارک افراد میں ان کے علاوہ جنہوں نے کعب الاحرار سے روایتوں کو لیا ہے۔ عبداللہ بن عزیزؓ کی کتبہ دوبارہ شتر کتبہ ہل کتاب کے حامل کئے تھے۔ جس کے سفراہم وہ لوگوں کے نئے بیان کیا کرتے تھے لہذا ابی شیخ ائمہ تابعین ان کی روایتوں سے پہنچنے کرتے تھے اور کسی بھی لوگ ان سے یہ بھی کہہ دیتے کہ ہمارے نئے دوبارہ شتر والی حدیثیں نہ بیان کی کرو،

- ۴۔ ابن حرنے فتح الباری کی پہلی جلد میں صفحہ ۱۶۷ پر نقل کیا ہے اور منہاج الحدیثیں ابو ہریرہؓ کے عوایل سے یہ عبارت درج ہے کہ ابن عزیزؓ پاٹھ سے لکھا کرتے تھے اور میں نہیں لکھا تھا۔

پہنچ جب وہ کبار صحابہ اور ان کے علماء کے دریان زندگی گزار رہے ہوں یونک  
اس وقت وہ اس بات سے ڈرتے تھے کہ اگر اس سے زیادہ نقل کریں گے تو صحابہ  
ان کے مرویات کی تکذیب کر دیں گے مگر جب حضرت علیؓ کے نقل کے بعد کبار صحابہ  
سے میراث خالی ہوا تو اعفیں نقل حدیث کی آزادی ملی اور انہوں نے روایت کرنا  
شروع کر دیا۔ اور اس کام میں حد درجے زیادہ روی اور افراد کو برداشت کار لائے۔  
خاص طور سے معاویہ کے زمانے میں جوان کی پشت پشاہی کیا کرتا تھا اور ان کے  
درجات میں بھی اضافہ کرتا تھا۔ اس دور میں تو یہ کام اپنی آخری حدود تک پہنچ  
چکا تھا جس کو سم انشاء اللہ اپنے مقام پر بیان کریں گے۔ بعض افراد نے ابوہریرہ  
کے اس جملے سے کہ عبد اللہ بن عمرؓ فیضیہ پیغمبر کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے جو  
کچھ سننا اس کو لکھ لیا ہے۔ یہ مghan کیا ہے کہ عبد اللہ بن عمرؓ نقل شدہ روایات  
نقطہ و معنی میں متواتر ہیں اور اسی طرح ان روایات کو انہوں نے نقل کیا ہے ان کے  
بعد کتابت کے ذریعہ محفوظ ہو گئی ہیں۔ جیسا کہ قرآن کتابت کے ذریعہ محفوظ ہو گیا  
اور بقیت مفید علم ہے۔ اس نے بالآخر مذکورہ روایتیں قرآن کریم کے بعد مسلمانوں کے  
لئے مورداً عتماً اور اصول صحیح ہے ہیں۔ لیکن مشہور یہ ہے کہ کتب سنت میں ذکر  
شده ابن عمرؓ کی تمام روایتیں صرفاً اسی طرح سے آئی ہیں جس طرح دیکھ تمام صحابہؓ  
کی روایتیں نقل ہوئی ہیں اور وہ طریقہ یہی روایت ہے نہ کتابت، مگر جن نوشتہ  
جات پر گان کیا جاتا ہے کہ ابن عمر نے لکھی ہی وہ ان کے وہ کتوبات ہیں جنہیں وہ  
صحیفہ صادقہ کا نام دیتے ہیں اور جیسا کہ بیان کیا جاتا ہے اس صحیفہ میں صحیح و شام پڑھنے  
کی دعا میں بھی شامل عقیبیں جس کو انہوں نے پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
سے نسبت دے رکھی ہیں مگر ایسا مسلم ہوتا ہے کہ اس صحیفہ کی کوئی وقت  
نہیں تھی جیسا کہ اہل قتبہ کے دو تائبات "تاولیں مختلف الحدیث ط اور

۱۳۵

کتاب "المحارف" میں آیا ہے کہ منیرہ نے کہا : عبد اللہ بن عمر کے پاس ایک صحیفہ مفتاح جسے وہ صادقہ کہا کرتے تھے۔ اگر وہ اس صحیفہ کو دو کوڑی میں بھی بچھے دیتے تو میں خوش نہ ہوتا۔

اللّٰهُمَّ لِي الْفَطْحَ لِي الْأَعْلَمْ

لَا إِلٰهَ إِلَّا أَنْتَ

jabir.abbas@yahoo.com

لَمْ يَكُنْ لِّلْهَ كُلُّ شَيْءٍ إِلَّا مَوْلَانَا مُحَمَّدُ مُصَّافِحُ الدَّيْبَ  
لَمْ يَكُنْ لِّلْهَ كُلُّ شَيْءٍ إِلَّا مَوْلَانَا مُحَمَّدُ مُصَّافِحُ الدَّيْبَ  
لَمْ يَكُنْ لِّلْهَ كُلُّ شَيْءٍ إِلَّا مَوْلَانَا مُحَمَّدُ مُصَّافِحُ الدَّيْبَ  
لَمْ يَكُنْ لِّلْهَ كُلُّ شَيْءٍ إِلَّا مَوْلَانَا مُحَمَّدُ مُصَّافِحُ الدَّيْبَ

- ص ۲۰۰

# کس طرح ابو ہریرہؓ اپنے اپ کو من مانی روايات کا حقدار سمجھنے لگے!

جب ابو ہریرہؓ نے یہ محسوس کیا کہ صحابہ ان کی کثرت روایات میں مشوش ہیں اور ابھی انھیں اور بھی ایسی احادیث نقل کرنی ہیں جن کے بیان سے دوسرے صحابہ عاجز ہوں تو انہوں نے پئیز اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ایک حدیث نقل کرنے کا فیصلہ کیا جس کے ذریعہ وہ جو بھی روایت بیان کریں۔ اسے درست سمجھہ لیا جائے، اور صحابہ اور عینتر صحابہ میں سے کوئی بھی انھیں مطعون

نہ رکھے مگر اس کے باوجود صحابہؓ نے انکی تکذیب کی اور جیسا کہ اگھے باب میں بتایا جائیگا صحابہ ان کی روایات کی تقدیم نہیں کرتے تھے اور وہ حدیث جیسا کہ طحا وی  
نے ان سے را بھریہ سے انقل کیا ہے یہ ہے کہ پیغمبر اسلام ﷺ نے فرمایا، اگر میری حباب سے کوئی حدیث تم تک پہنچے اور تمہیں پسند آ جائے تو نہیں چاہیے کہ اس کی تقدیم کر دخواہ میں نہ کہیں ہو یا نہ کہی ہو۔ اور اگر میری حباب سے کوئی ایسی حدیث تم تک پہنچتی ہے جسے تم پسند نہیں کرتے اور اس سے انکار کا ہر قواں کی تکذیب کر دیکو تو میں ایسی کوئی بات نہیں کہتا جسے ووگ پسند نہ کریں خدا مسلم یہ باتیں پیغمبر اکرم ﷺ صادر ہوئی ہیں یا ان کا مشن کوئی اور ہے کیروں کر کیے یقین کیا جاسکتا ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمائے یہ باتیں کہی ہوں جب کہ اپنے سے بتحقیق یہ حدیث تم تک پہنچتی ہے کہ میری نہ کہی ہوئی یا توں کو اگر کوئی میرے اقوال بناؤ کر پیش کرے تو اس کا مقام دوزخ ہے۔ یہاں اس بارے میں دیگر روایات سے ہر فتنہ کرتے ہوئے ہم نے فقط اسی ایک روایت پر اتفاقی کی ہے۔

# صحابہ کا ابو ہریرہؓ سے انکار اور ان کی حیب جوئی

jabir.abbas@yahoo.com

ابو ہریرہ کی پیغمبر ﷺ سے نقل حدیث میں افراط کا یہ حال حظا کے پیغمبر اکرم ﷺ سے دامن ہنسنی رکھنے والے مہاجرین اور سابقین اولین خاص طور سے خسرت علی علیہ السلام سے بھی اتنی احادیث نقل نہیں ہوئیں جبکہ ان نے آپ کے دامن رحمت میں پروردش پائی اور آپ کی وفات حضرت آیات تک ایک لمحہ بھی آپ سے جدا نہ ہوئے حالانکہ

ابوہریرہ فقط ایک سال اور چند ہیئے پندرہ یعیشی اللہ علیہ السلام وسیلہ میں رہے جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ صحابہؓ نے ان کے مرویات کو رد کر کے ان پر تنقید شروع کر دی بلکہ ان کی تکذیب کرنے لگے۔ جیسا کہ ابن تیمیہ نے تادیل مختلف الحدیث<sup>۱۱</sup> میں لکھا ہے کہ چونکہ ابوہریرہؓ نے اس کثرت کے ساتھ روایات بیان کی ہیں کہ جملہ صحابہؓ حتیٰ کہ سابقین اولین میں بھی کسی نے اس کثرت کے ساتھ حدیثیں بیان نہیں کی ہیں لہذا وہ صحابہؓ کی تهمت اور الزام تراشی کا ہدف بنے اور صحابہؓ نے ان کی روایتوں کو منسنتے سے انکار کر دیا اور ان سے پوچھا تم نے تن تہنا آئی زیادہ حدیثیں کیے سیں؟ ہم تھارے ساتھ ان حدیثوں کا منسنتے والا کوئی اور نہ تھتا؟ سب سے زیادہ حضرت عائشہؓ نے ابوہریرہؓ کی احادیث کی تکذیب کی ہے کیونکہ شروع سے اب تک کے گونا گون حالات ان کے ساتھ سچتے۔ انہوں نے حضرت عمرؓ کا وہ زمانہ بھی دیکھا تھا جب رایت حدیث میں پڑا افراط سے کام لیتے تو پرشدت عمل کا اظہار کیا جاتا تھا۔ جب حضرت عائشہؓ نے ابوہریرہؓ سے کہا تھا کہ تم ایسی احادیث بیان کرتے ہوئے جس کو میں نے کبھی پندرہ یعیشی اللہ علیہ السلام وسیلہ سے نہیں سنا۔ تو ان کے جواب میں ابوہریرہؓ نے اس دیدہ دلیری سے کام لیا کہ نہ تو پاس ارب کا خیال رکھا۔ اور نہ ہی رسم درواج کا لحاظ کیونکہ جس طرح بخاری، ابن سعد اور ابن کثیر و عینہ نے لکھا ہے ابوہریرہؓ نے حضرت عائشہؓ کے جواب میں کہا: آئینہ اور سرمه دانی نے مہیں پیغمبر

۱۔ ص ۳۸۔ ابن تیمیہ نے جو اکابر شیوخ اہل سنت سے ہیں کہا ہے کہ اہل سنت کے نزدیک تیقیہ کا وہی مقام ہے جو جا حظ کا متنزل یوں کے درمیان متناہ ۱۵ اہل سنت کا ذناع اور ان کی تائید کیا کرتے تھے۔ ابن تیمیہ، بخاری کے معاصرین میں ہیں۔ ان کی سنت و نزات ۲۷۶ ہجری ہے۔ محمد بن اسمیل بخاری کی سنت و نزات ۲۵۶، ۲۵۷ میں ہے۔ مسلم کی ۲۶۱: ابوداؤ کی ۲۷۵ حضرت عائشہؓ کی ۱۵ اور ابوہریرہؓ کی ۵۹ ہجری ہے۔

اکرم ﷺ سے باز رکھا تھا۔ ایک اور روایت میں ہے کہ انہوں نے کہا: مجھے سرمه دانی اور خضاب نے مصروف کر کے پنیر سے باز نہیں رکھا تھا مگر میں دیکھتا ہوں کہ ان دونوں نے ہمیں پنیر سے باز رکھا تھا۔ زبی کی روایت پنیر سے باز رکھا تھا ﷺ سے باز رکھا تھا۔ ایک دوسری بہت حدیثیں بیان میں ہے کہ حضرت عائشہؓ نے ان سے کہا۔ ایوہ مرد بہت حدیثیں بیان کر کے پنیر سے نسبت دینے لگے ہو، ان کا جواب یہ تھا کہ: آئینہ، سرمه دان اور روغن وان نے مجھے خضاب پنیر سے روک نہیں رکھا تھا۔

پڑھ کر کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟  
جسیں جو ترکیب میں اور اپنے دل میں اور اپنے بھائیوں میں  
کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟  
کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟  
کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟  
کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟ پڑھ کر کیا جائے؟

jabir.abbas@yahoo.com

---

## میرے ساتھ کہاں گے

---

### دستِ خوب:

سے انکار کرتے ہوئے کہا: کبھی ایسا ہوتا ہے کہ فخر طالع ہوتی اور پیغمبر اکرم ﷺ بغیر احلام جب ہوئے ہوتے تو آپ عنیٰ متینا کروزہ رکھ دیا کرتے تھے۔ اسی کے بعد انہوں نے ابو ہریرہؓ کے پاس کھلا بھیجا کہ اس مضم کی احادیث پیغمبرؐ سے نقل نہ کیا کرے۔ ابو ہریرہؓ بھی ان کے سخت کلام کے آگے دم نہ مار سکے اور اخھیں مجبوراً پرسیلیم ختم کرنا پڑا۔ انہوں نے ہمایہ درست ہے عالیٰ شریفؐ سے زیادہ عالم ہیں۔ میں نے بھی اس کو پیغمبر خدا ﷺ سے نہیں ستا بلکہ فضل بن عباسؓ نے مجھ سے کہا تھا: ”فضل اس وقت وفات پاچ کھنچتے اور ابو ہریرہؓ نے اس طرح ظاہر کیا کہ انہوں نے اس حدیث کو پیغمبر خداؐ سے سنائے۔ حالانکہ انہوں نے پیغمبر ﷺ سے اس حدیث کو نہیں ستا تھا۔ ان کا یہ کہنا کہ انہوں نے اس حدیث کو فضلؓ سے ستائی کی جانب سے اس بات کا واضح اعتراف ہے کہ انہوں نے جن باتوں کو اپنے کاؤنوں سے نہیں سنائے براہ راست پیغمبر خدا سے نسبت دے دی۔ نقل حدیث کے اسی ڈھب کو ارسال دندلیں کہا جاتا ہے جس کو ہم آئندہ بیان کریں گے۔ اس حدیث کی ایک دلچسپ داستان ہے جس کا ذکر بیان نامناسب نہ ہو گا: کتاب ”اختلاف الحدیث“ شافعی میں آیا ہے کہ ابو بکر بن عبد الرحمن نے کہا: جن دونوں مروان بن حکم معاوہ کی طرف سے امیر مدینہ مصہاد و نوں ایک مرتبہ میں اور میرے والد اس کے پاس موجود تھے اس وقت مروان کے نے ابو ہریرہؓ

۱۔ فضل بن عباسؓ نے رحلہ محری زمانہ ہجرت حضرت عمرؓ میں طاعون عمومی کے سبب وفات پائی۔ ۲۔ ص ۲۸

۳۔ ابو بکر بن عبد الرحمن کا شمار فقہار سبعہ میں ہوتا ہے۔ عبد الرحمن بن حارث بن المغیرہ المخزویؓ آپؐ کے والد ہیں اور اس حدیث کو الموطاء امام مالک نے لکھا ہے

کا یہ قول نقل کیا گی "جو کوئی حالت جنایت میں جبع کرے گویا اس دن اس نے افطار کر دیا ہے" مردان نے کہا اے عبدالرحمن تمہیں خدا کی ستم ذرا جلدی سے احیات المؤمنین حضرت عائشہؓ اور حضرت ام سلمہؓ کے پاس جاؤ اور اس بارے میں ان سے سوال کرو، عبدالرحمن نے جا کر مددوں تکیں حضرت عائشہؓ نے کہا: ابو ہریرہ نے بالکل غلط کہا ہے۔ اے عبدالرحمن کیا تم چاہتے ہو کہ عمل سپغیر سے اخراج کرو۔ عبدالرحمن نے کہا۔ خدا کی ستم ایسا نہیں ہے جو حضرت عائشہؓ نے کہا: میں پیغمبر اکرمؐ دیتی ہوں کہ مجھی ایسے ہوتا کہ آپ احتلام کے بغیر جام سے جنب ہوتے اور بھر اس دن کار و زہ مجھی رکھتے ہیں۔ اس کے بعد عبدالرحمن حضرت ام سلمہؓ (رضی اللہ عنہا) کی خدمت میں لے کے۔ اہلوں نے مجھی دہی جواب دیا جو حضرت عائشہؓ کا تھا۔ اس کے بعد وہ مردان کے پاس واپس لوٹے اور حضرت عائشہؓ اور حضرت ام سلمہؓ کی گفتگو کو ان سے دہرا یا۔ مردان نے اسی وقت عبدالرحمن کو حکم دیا کہ میری سواری پر بیٹھ کر فوری ابو ہریرہ کے پاس جاؤ اور اسے اس امر سے آگاہ کرو۔ عبدالرحمن، مردان کے حکم کے مطابق ابو ہریرہ کے پاس لئے اور حضرت عائشہؓ اور ام سلمہؓ کی باقون کو ان سے بیان کیا۔ ابو ہریرہ نے کہا: مجھے اس بارے میں کچھ مجھی علم نہیں ہے کسی شخص نے مجھ سے ایسا کہہ دیا تھا۔ کتاب فتح الباری "باب الصائم بصیرع جنتیا" میں حافظ ابن حجر کی ایک روایت کے مطابق مردان نے عبدالرحمن سے کہا: جاؤ اور ابو ہریرہ کو حضرت عائشہؓ اور حضرت

۱۔ کتاب فتح الباری جز چہارم میں صفحہ ۱۱۵ کے بعد اس کا مطالعہ فرمائیں کیوں کہ اس کی مفصل و مبسوط داستان وہاں نقل ہوتی ہے۔

اہم سلسلہ کی اس گفتگو سے ڈرا و اور ایک دوسری روایت میں "ابو ہریرہ کو ضرب لگاؤ" کے الفاظ ہیں۔ مگر عبدالرحمن نے ایسا ہمیں کیا اور حبیب ابو ہریرہ سے "ذوالخلفیہ" کے مقام پر جہاں ان کی جاگیر محتی ملاقات کی تو ان سے کہا: میں ہمیں ایک بات بتانے آیا ہوں کہ اگر مردان مجھے مستم زدیتا تو میں ہرگز تم سے نہ کہتا۔ اس کے بعد ہم نے حضرت عائشہؓ اور حضرت ام سلمہؓ کی گفتگو کو ابو ہریرہ کے لئے نقل کیا۔ ابو ہریرہ نے ان کے جواب میں کہا: فضل بن عباس نے یہ حدیث میرے نے نقل کی تھی۔ اور نقل حدیث کو فضل بن عباس کے ساریلئے ڈالا کر دو۔ اس وقت دفات پاچکے تھے، کیوں کہ اسٹھن میں خلافت حضرت عفرؓ کے دران طاعون عمروؓ سے ان کی موت واقع ہری تھی۔ اور ابو ہریرہ نے یہ بات اس وقت کہی جب مردان معاشریہ کی طرف سے والی مدینہ تھا اور معاشریہ سائنسیہ صحری میں مند حکومت پر تمکن ہوا۔ تسانی کی روایت میں ہے کہ: مردان نے عبدالرحمن سے کہا: ابو ہریرہ سے ملاقات کر کے اس وقت سے آگاہ گردد۔ جس کے جواب میں عبدالرحمن نے کہا: ابو ہریرہ میرا ہمایہ ہے اور میں ہمیں چاہتا کہ اس کے روپ و جاگر کوئی ایسی بات کہوں جو اسے ناگوار گزی۔ مردان نے کہا ہمیں خدا کی مستم دیتا ہوں کہ تم جا کر ابو ہریرہ سے ملاقات کر دو۔ عمر کی روایت میں ابو شہاب سے مردی ہے کہ جس وقت عبدالرحمن حضرت عائشہؓ کی گفتگو کو ابو ہریرہ سے نقل کر رہے تھے تو ان کے چہرے کا رنگ فتن

۱۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ مردان کو بھی دروسوں کی طرح احادیث بیسی تردد تھا حالانکہ ابو ہریرہ دست پر وردہ بھی ایسی تھے۔

۲۔ "عمواس" بیت المقدس کے تریب ناسطین کا ایک گاؤں ہے جہاں سے شمسیہ صحری کا طاعون پھیلا اور نشمار صحابہؓ اس کی پیٹ میں آ کر دفات پلکئے (رجح البخلاف یا قوت)

ہو گیا تھا۔ اور احمد بن حنبل ناقل ہیں کہ ابو ہریرہ نے عبد الرحمنؓ کے جواب میں کہا: رب کعبہ کی قسم یہ بات میں نہیں کہی کہ حالت جنابت میں صبح کرنے والا اس دن کار و زہ نہ رکھے "پر دردگار کعبہ کی قسم محترم ﷺ نے عبد الرحمنؓ کے متنے والے اسی کہنا۔ مطابق میں مادرک کی روایت کے مطابق مردان نے عبد الرحمنؓ سے کہا: نہیں خدا کی قسم ہے میرے دروازے پر کھڑی تیار سواری پر جا کر "ارض عقیقۃ" میں ابو ہریرہ سے ملو۔ ابن حجر نے اس واقعہ کی تصریح میں لکھا ہے کہ بخاری کی روایت جس میں ابو ہریرہ کو "ذوالخلیفۃ" میں بتایا گیا ہے اور مالک کی اس روایت کے درمیان جہاں ابو ہریرہ کے لئے سرز میں عقیقۃ کی نشان دہی کی گئی ہے کوئی فرق یا اختلاف نہیں پایا جاتا اس لئے کہ عکن ہے مردان اور عبد الرحمن، ابو ہریرہ کو عقیقۃ میں ڈھونڈ رہے ہوں مگر دہماں وہ اخفیں نہیں نہیں ہوں اور اس کے بعد انہوں نے ذوالخلیفۃ میں ابو ہریرہ کو ڈھونڈ دیا ہو کیونکہ ذوالخلیفۃ میں بھی ابو ہریرہ کی ایک کھینچی تھی۔ اور ایک دوسری روایت میں بتا ہے کہ ابن حجر نے اس امامہ بن نبی نے اس حدیث کو میرے نقل کیا ہے۔

- ۱۔ یہ حدیث منہاج محمد کے جزو شافعی میں آئی ہے جب کی نفس اس طرح ہے: خدا کی کعبہ کی قسم میں نہیں کہا "جو حادث جنابت میں صبح کرے اس دن کار و زہ نہ کھے" پر دردگار" کعبہ کی قسم محمد ﷺ نے کھانے والے سلسلہ علیہ السلام نے کہا۔ اور اس خبر کو ابن حجر نے فتح الباری کے جزو چہارم صفحہ ۳۱ میں نقل کیا ہے۔
- ۲۔ کتاب شیخ الباری۔ ص ۱۱۷۔ ج ۲۔ ابن حجر کے کہنے کا مطلب یہ ہے کہ ابو ہریرہ، ذوالخلیفۃ اور عقیقۃ دروز مقامات پر قصر و زمین کے مالک تھے، اس بناء پر تھیں یہ دیکھنے چاہیے کہ انہوں نے اس سرای پر کہاں سے حاصل کی حالاً نہ ان کی گذشتہ ذمہ گی کے حالات ہم پر روشن ہیں جو پہلے بیان کئے چاہیجے ہیں۔ مگر کہاں پرے گا کہ روایت ایک بہت بڑا نام ہے جو اپنے اصحاب کیتھی تھی؟ کہ اس درمیں بھی ایسے موقع فرامہ کرتا ہے کہ وہ اپنے نے سرای ایکٹا کریں اور اس سے قصر و محل تغیر کریں۔

# ماہرؑ کے دوستؓ نے کہا

## اور ماجس نے

## اپنے دوستؓ سے سُنا

ابن قتیبہ کہتے ہیں : جب حضرت علی علیہ السلام نے ابوہریرہؓ کو پیغمبر کرم ﷺ کے بارے میں یہ کہتے ہوئے سننا، میرے دوست، اور میں نے اپنے دوست سے تا " تو آپ نے فرمایا ابوہریرہ، پیغمبر ﷺ کب سے دوست یعنی لمعہ واصح ہونا چاہیے کہ حضرت علی علیہ السلام بھی ابوہریرہؓ سے بد بیس تھے۔ اور جب ابوہریرہؓ کی روایات انکے کاونٹ تک پہنچیں تو آپ نے فرمایا آگاہ ہو کر رسول خدا پر سب سے زیادہ جھوٹ بولنے والا شخص یا جھوٹ بولنے والی قوم ابوہریرہؓ درستی ہے۔

حضرت عمرؓ، حضور عثمانؓ

حضرت عائشہؓ اور

مولانا علی علیہ السلام

نے ابو ہریرہ کی

تکذیب کی ہے،

نظام کہتے ہیں: عمرؓ، عائشہؓ اور علی علیہ السلام نے ابو ہریرہ کی تکذیب کی ہے اور ابن قیمی نے کتاب "تاویل مخلف الحدیث" میں اس کو نقل کیا ہے۔ مگر وہ اس میں بطور تاویل بھی ابو ہریرہ کا دفاع نہ کر سکے۔ حالانکہ دوسری روایات میں انہوں نے ابو ہریرہ اور دیگر اصحاب کی بھروسہ حمایت کی ہے مگر یہ خبر ثابت اور عین قابل تردید ہے۔ ابن حبان اعرج ہے

منقول ہے کہ دو افراد حضرت عالیٰ رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہا:  
 ابو ہریرہ نے رسولِ خدا ﷺ سے یہ حدیث نقل کی  
 ہے کہ آپ نے فرمایا: میں چیزوں میں بدرشگوں ہے: عورت،  
 گھر اور سواری۔ حضرت عائشہؓ نے جب یہ سنا تو بہت غبناک ہوئیں  
 اور فرمایا: فتنہ ہے اس ذات کی جس نے قرآن کو ابوالقاسمؓ (یعنی پدر  
 کائنات) پر نازل کیا ابو ہریرہ جھوٹا ہے، پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا: جہاں کہا کرتے ہیں: بدرشگون، سواری، عورت اور گھر تین  
 ہے۔ اس کے بعد اہلوں نے یہ آیت پڑھی  
 مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ سَعِيْ

طاوس سے منقول ہے کہ: ایک دن میں حضرت عمرؓ کے پاس  
 بیٹھا تھا کہ ایک شخص آیا اور اس نے کہا ابو ہریرہ کہتے ہیں: مراز و ترجمتی نہیں ہے  
 چاہے ادا کر دیا نہ کرو۔ اب شے عرض نہ کہا، ابو ہریرہ جھوپٹ بولتے

۲۲ سورہ حمد آیت - پوری آیت اس طرح ہے -  
 مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتْبٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُبَرَّأُهَا إِنَّ

ذلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ

ترجمہ:- جتنی مصیبیں روئے زمین پر اور خود تم لوگوں پر سوتی ہیں (دوہ سب) تبل  
 اس کے کہم انہیں پیدا کریں کتاب (روح محفوظ) میں (لکھی ہوئی) میں۔ بے شک یہ خدا  
 کے لئے آسان ہے۔

ہیں ۱ : نیز یہ کہ ابن مسعود نے ابو ہریرہ کے اس قول کو جس میں انہوں نے کہا جو شخص کسی میت کو عسل دے یا اٹھائے تو وہ سنواس پر لازم ہے، رد کیا ہے اور اس پر تشدید تیز لفظ تکوئی ہے اور کہا ہے "اے لوگو اپنے مردود کو پسید نہ بنار ۲ اور جس وقت زبیر بن عوام نے ابو ہریرہ کی روایتوں کو سن تو وہ جھوٹ اور سچ کی میزان پر اسے قوئے لے گئے۔ جب ابو ہریرہ ۵ نے یہ حدیث بیان کی کہ "خبر کی دور کععت مذاق سجالاتے کے بعد مذاقی کو سیدھی کر دیتے سو جانا چاہیے تو مردانہ ۶ کہا : مسجد میں جانا کافی ہتھیں کر آدمی وہاں بھی جا کر سو جائے ہے اور جب یہ بات ابن عمرؓ کے کافوں میں پڑی تو انہوں نے کہا : ابو ہریرہ کہتی زیادتی اختیار کر رہے ہیں اس حق تھی کھا کر وہ کہتے : ابو ہریرہ کہتا جھوٹ بول رہے ہیں۔ ابن عباسؓ نے ابو ہریرہ کی اس روایت پر کہ "جو کوئی جنازہ اٹھائے اس پر وضو لازم ہے۔" پڑی تلقید کی ہے اور اس سے انکار کرتے ہوئے کہا ہے سوکھی ہونی تابوت کی لکڑیاں اٹھانا تو موجب وضو ہتھیں ہے ۷ شعبی سے نقل ہوا ہے کہ ابو ہریرہ نے کوئی حدیث روایت کی اور سعد بن وقار نے اسے روک دیا اور کھپران دونوں کے درمیان بات اتنی بڑھی کہ درود دیوار لئے لکھے ۸

۱۔ کتاب جامیان العلم و فضله، تالیف حافظ مزرب، ابن عبد البر۔ ص ۱۵۲ - ج ۲

۲۔ کتاب جامیان العلم و فضله، تالیف حافظ مزرب، ابن عبد البر۔ ص ۸۵ - ج ۲

۳۔ المسند ایوب والہبیاء ابن کثیر۔ ص ۱۰۹ - ج ۸

۴۔ خبر الاسلام۔ ص ۲۹۵

۵۔ سیر اعلام النبلاء۔ ص ۳۳۵ - ج ۲

## ”حدیث شعر“

jabir.abbas@yahoo.com

جس وقت ابوہریرہ نے سپغیر خدا ﷺ سے اس روایت کو بیان کیا کہ: اگر تم میں سے ہر ایک کا پورا دحود پیپ سے بھر کر منایاں ہو جائے تو یہ اس سے بہتر ہے کہ اس کا حافظہ شعر سے پڑھو۔“ توحضرت عالیہ رض

- اس روایت کو سخاری نے نقل کیا ہے۔

نے کہا : ابو ہریرہ نے سمجھ کے پیغمبر ﷺ نے فرمایا : اگر کسی کا سر اسرار بوجو خون و قئے سے بھر جائے تو یہ اس سے بہتر ہے کہ اسے ایسے اشار یا وہوں جن کے ذریعے کسی کی ہبجو دایزار سانی کی جائے۔ بعض افراد نے از راہ نادانی ابو ہریرہ کے اس قول کو اس بات پر دلیل بنایا ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ شر کو مکروہ جانتے تھے اور اتفاقاً مو صنوع مسلمانوں اور عین مسلموں کے درمیان شائع ہو گیا ہے۔ حالانکہ ہم دیکھتے ہیں کہ کہ پیغمبر اکرم ﷺ خود شر ساعت فرماتے تھے اور اس کی مدح و ستائش کرتے تھے جیسا کہ ابی بن کعب کی روایت ہے کہ رسول خدا ﷺ نے فرمایا : اکثر اشارا پند و حکمت پر مبنی ہیں اور ابو داؤد کی روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا "بیشتر بیانات جادا اور بعض علوم جمالت و نادانی اور کچھ اشارا پند و حکمت پر مبنی ہیں۔" اور ایک درسی روایت میں ہے کہ بعض اشاروں میں حکمتیں مضمراں ہیں، پھر خوبی یہ کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے خود امیر بن ابی الصلت کے اشارا کی گواہی دی ہے۔ عمر بن اشریف نے اپنے باپ سے نقل کیا ہے کہ ایک دن میں اور پیغمبر اکرم ﷺ ایک مرکب پر سوار تھے کہ آپ نے منزماً ہمہ تین ابی الصلت کے کچھ اشارا یاد ہیں؟ میں نے کہا : ہاں، یہوں نہیں آپ نے فرمایا : "پڑھو" میں نے بھی ان کے اشارے سے متوجہ ہو گیا۔ اس واقعہ کو مسلم نے نقل کیا ہے، پھر جس وقت پیغمبر اکرم ﷺ

۱۔ سبھی کی عنصر وہ دو اتنے میں جاٹ این وہ سے نقل کردہ بات اس مو صنوع کی تائید کرتا ہے۔ جہاں حضرت عائشہؓ نے اس حدیث کی تاویل ایسے شر سے کی ہے جس کے ذریعے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رحموڑ بآں اللہ ہبجو کی جائے مگر یہ کہ عموماً تمام اشارا پر اسکے منطبق کیا جائے اس سے حضرت عائشہؓ کو سچے خلافات معا

نے طرف کے اس مشہور شرکوں ناکہ:  
ستبدی لدث الایام مانگت جاہلا

دیاتیدث بالاخبار من لم تزور

تو آپ نے فرمایا: حقیقتاً اس کا معنیوم گفتار انبیاء سے ہم آنگ ہے اور  
بخاری نے روایت کی ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمائی: الْعَسْلَةُ نے فرمایا  
صحیح ترین کلام ہے شاعر نے پیش کی ہے وہ بسید رحمت سے جہاں وہ  
کہتے ہیں۔

الاَكْلُ شَهِيْ مَا خَلَقَ اللَّهُ باطِلٌ وَكُلْ نَعِيمٌ لَا مُحَالٌ، زائِلٌ

نیز یہ کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے حسان کو اقسام سے فواز ان کا  
وہ مشرکین کی ہجوم کریں اور پھر ان سے فرمایا ہمیشہ جب نکل خدا اور اس کے رسول  
کی حمایت کرتے رہو۔ روح القدس ہمہاری تائید کرے۔ اس روایت کو سلم  
نے نقل کیا ہے اور بخاری کی روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا۔ ان کی ہجوم  
کو دیکھنے کے جہر سیل ہمہارے ساختھ ہے۔ قرآن مجید میں دیروں ابیات شری موجود  
ہیں جیسے:

بَحْرِ مَلِ سَے :- دِجْفَانَ كَالْجَوَابِ

خَفِيفٌ سَے :- مَنْ تَرَى كَيْ فَنَانٌ يَتَزَكَّرُ كَيْ لَنْفَسٌ

اور دانش سے دِيَخْزَمٌ دِيَنْصَرُ كَوْ عَلَيْهِمْ دِيَشَفُ صَدُورْ قَوْمٌ مُونَيَا

۱۔ واضح ہے کہ یہاں شتر سے مولف کی مراد صحیح اور موزوں کلام ہے نہیں کہ  
ادھام و تخیلات سے مخبر پور، دور از حقیقت کلام۔ کیوں کہ اس قسم کا  
کلام اللہ نے کبھی پیغامبرؐ کو نہیں سکھایا اور نہ ہی ان کے شایان شان  
ہے۔

اور ہم اس سے زیادہ قرآنی آیات و مصروفوں پر اپنی بحث کو جاری  
ہئیں رکھیں گے تاکہ اپنے راستے سے ہٹ کر موصوع سے خارج نہ ہو جائیں  
اگر کسی کو اس بارے میں مزید اطلاع حاصل کرنی ہو تو اس کے  
منظفات کا مطالعہ کر لے ۔

jabir.abbas@yahoo.com

---

۔ رجوع فرمائیں کتب فتح السباری۔ ص ۳۲۲ تا ۳۳۷ ۔  
روشن آنی آیات کے متعدد شرکی نسبت دینا احادیث کے متعدد قرآنی احکام  
کی علافت درزی ہے۔ خصوصاً آمرہ اہل بیت علیہم السلام نے اس سے  
شدت کیا تھا منش فرمایا ہے۔ (مترجم)

## حدیث:

”لَا عَدُوٰيْ وَلَا طِيرٌ وَلَا هَامَه“

jabir.abbas@yahoo.com

شیخین نے ابو ہریزہ سے روایت کی ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا ”لَا عَدُوٰيْ وَلَا طِيرٌ وَلَا هَامَه“  
الْوَسْطَى  
”الْوَسْطَى“ نے فرمایا ”لَا عَدُوٰيْ وَلَا طِيرٌ وَلَا هَامَه“  
یعنی بیاریوں میں وبا۔ بدشکونی اور الوکی سخوست بے بنیاد باتیں  
ہیں) یہ حدیث مختلف الفاظ میں نقل ہوئی ہے۔ مگر صحابہ نے اس کے  
برخلاف عمل کیا کیونکہ بخاری نے اسامہ بن زید سے روایت کی ہے کہ :-

پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا: جب کبھی یہ خبر سنو کہ طاعون کسی سر زمین میں پھیل گیا ہے تو وہاں جلنے کی کوشش نہ کرو اور اگر کسی ایسی بحثی میں طاعون پھیل جائے جہاں خود تم بھی موجود ہو تو وہاں سے باہر جلنے کی حرج نہ کرو، اور یہ حدیث اسی طرح عبدالرحمٰن بن عوف سے بھی نقل ہوئی ہے۔ جس وقت حضرت عمرؓ نے شام کے ادائے سے کوچ کرتے ہوتے اس حدیث کو ابوہریرہؓ کی اس حدیث کے ساتھ سُننا "لایوردن مرض علی مصحح" ریعنی کوفی بیاری تند رست انسان پر دار و ہمیں ہوتی) اور راستے میں انھیں اطلاع ملی کہ شہر شام میں ہمیشہ پھیل گیا ہے تو آپ ابوہریرہؓ کی حدیث کی پردہا نہ کرتے ہوئے اپنے ساتھیوں کے ساتھ داپس بوٹ آئے اور آخر کار ابوہریرہؓ کو مجبراً اس حکم خبر کے ساتھ پا ہونا پڑا اور انھیں اپنی پسلی روایت "لاغد وی ولاطیرہ ولا ہامہ" کی تردید کرنی پڑی جسم حارث بن الی فباب (ابوہریرہؓ کے چھاڑا درڑ کے) نے ان پر اعتراض کرتے ہوئے کہا: ابوہریرہؓ ہم سنتے ہیں کہ تم "کوفی بیاری تند رست انسان پر دار و ہمیں ہوتی" دالی حدیث کے ساتھ حدیث "لاغد وی ولاطیرہ ولا ہامہ" کو بھی نقل کرتے ہو، ران و دلوں حدیثوں میں گلوسی صحیح ہے) تو ابوہریرہؓ اس دوسری حدیث سے انہار بے خبری کرنے لگے۔ اسماعیلی یا استنا درایت شعیب نائل ہیں کہ حادث را (ابوہریرہؓ کے چھاڑا درڑ کے) نے ان سے پوچھا تھا نے ہمارے ہے حدیث نقل کی ہے تو ابوہریرہؓ نے بسی اختران کار کرتے ہوئے کہا: اس حدیث کو جسے تم بتا رہے ہو میں نے نقل نہیں کیا ہے بلکہ کوئی روایت میں نہ ہے کہ حارث نے کہا: تم نے لاغد وی ولاطیرہ

- ۱۔ حضرت عمرؓ کے سفر شام پر رانجیؓ کی تاریخ، اس بھری ہے جب دہ سرعکے مقام پر پہنچے تو انھیں خبر ملی کہ شام میں ہمیشہ پھیل گیا ہے اور اسی دم داپنے ساتھیوں کے ساتھ داپس بوٹ آئے۔
- ۲۔ بخاری اور مسلم نے اس حدیث کو ابوہریرہؓ سے نقل کیا ہے۔

دلا حامہ" را ای حدیث نقل نہیں کی؟ ابوہریرہ خاموش رہے اور بچہ جیشی زبان میں زیر دب کچھ کہا۔ جس کا معنیوم عین راضخ تھا۔

jabir.abbas@yahoo.com

---

۱۔ منشی ابراری۔ ص ۱۹۸، ۱۹۹۔ ج ۱۰۔ اس کے علاوہ جامی بن رہب سی ۱۰۲ جسی کو فرانس کے موسسه علمی نے سنہ ۱۹۱۹ء میں قاہرو میں نیورطبیہ سے آراستہ کیا۔

## ”ابوہریرہ پر“

### تابعین کی نکتہ چینی

### اور ان کا انتقاد“

jabir.abbas@yahoo.com

ہم اس بات کے درپے نہیں کہ صحابہ کی جانب سے تردید روایات ابوہریرہ بلکہ تکذیب کے باسے میں جو کچھ وارد ہوا ہے اسے یحیا کر کے پیش کریں کیونکہ ہماری کتاب اس کتبائی کی حامل ہنسیں ہم فقط یہ کہنا چاہتے ہیں کہ ابوہریرہ کی روایات سے یہ انکار و اتهام، صحابہ اور تابعین سے لے کر آج تک اسی طرح برقرار ہے۔ اب ہم ان انتقادات کے کچھ حصے پیش کرنا چاہتے ہیں۔

محمد بن حسن (ابو حنیفہ کے دوست اور ساتھی) نے ابو حنیفہ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: میں حضرت ابو بکرؓ، حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت علیؓ، عبداللہ بن عباسؓ (عبداللہ بن عباسؓ، عبداللہ بن علیؓ اور عبداللہ بن عرب بن عاص) اور صحابہ سے تمام مضائقہ تضاد کی تقلید کرتا ہوں اور انکی خون لفت کو اپنے نئے روایتیں جانتا جز تین افراد: (الش بن مارک، الجبریریہ اور سمرہ) اس کے بعد ان سے اس بارے میں توضیح طلب کی گئی تو ابو حنیفہ نے کہا: الش اُخْر عمر فِي عَقْلِ مِيْسِ كَوْنَارَهُ رَأَى وَرَجَبَ أَنَّهُ فِي عَقْلِ مِيْسِ كَوْنَارَهُ وَعَقْلِ سَجَنِيْسَ كَوْنَارَهُ اَوْ رَجَبَ مِيْسِ اَنْجَى عَقْلِ مِيْسِ كَوْنَارَهُ مِنْ تَقْلِيْدِ مِيْسِ كَوْنَارَهُ، لِكِنَّ اَبُو جَرَيْرَةَ جَوَ كَوْنَجَدَ سَنَتَيْ بَغْرِيْرَا سَكَرَ كَمْ مَعْنَى مِيْسِ تَامَلَ كَرِيْيَا يَا اَسِ كَمْ نَاسَخَ وَمَسْوَخَ پَرْ نَظَرَ رَكَبِيْسِ روایت کر دیا کرتے۔ ابو یوسف کہتے ہیں: میں نے ابو حنیفہ سے کہا: بھی

۱۔ مختصر کتب المول، تاییع البثـہ۔ ص ۳۲، ۳۳۔ اس کتاب کے حاشیہ میں مذکورہ خبر یہ ایک تبیین لکھی گئی ہے جس کو عیناً ہم یہاں نقل کرتے ہیں: کتاب "مرآۃ الاصول" اور اس کی شرح "مرآۃ الاصول" میں اصول حسنیہ حجوم اللہ کے بارے میں ایک بحث رحال رادی پر (نقل ہوئی) ہے جس میں کہا گیا ہے کہ: اگر کوئی رادی بیان روایت میں مشہور ہو تو فقیہ ہونے کی صورت میں اس کی روایات مطلقاً موروث قبول ہوگی خواہ قیاس کے موافق ہو یا مخالف۔ اور اگر رادی ابو ہریریہ اور الشؓ کی طرح فقیہ نہ ہو تو اس کی روایات قیاس سے موافق ہونے کی صورت میں مرد وہیں (دارالکتب میں موجود خطیٰ سخن کے صفحہ ۱۱۵ سے ماخوذ) اور ابو حنیفہ نے اپنی اس گفتگو میں کہ ابو ہریریہ نے ہر سی سائی بات کو بغیر اس کے معنی میں تامل کئے روایت کیا ہے۔ اس حدیث کی طرف اشارہ کیا ہے جس کو مسلم نے حفص بن عصمنے نقیل کیا کہ: کسی شخص کے جھوٹا ہونے کے نیز یعنی کافی ہے کہ ہر سی ہونی بات کو نقل کر دے۔ نیز این علم نے کہا ہے: "جب ٹھا آدمی اسی سے پہنچتا جاتا ہے کہ ہر سی سائی بات کو نقل کر دے،" اور اس خبر کو مسلم نے نقل کیا ہے۔ خالد بن عبد اللہ نے کہا کہ میں نے این شہر سے سنا کوہہ کہتے تھے: روایتیں کہ بیان کرو تو کتفی کھلاڑی کتاب پا دتے اگلے صفحے پر۔

پنجمرا کرم ﷺ سے کوئی روایت سامنے آتی ہے۔ جو ہمارے قیاس کی مخالفت ہے ایسی صورت میں ہمیں کیا کرنا چاہیے ابوحنیفہ نے کہ اگر رادی نقشہ تو ہم اس روایت پر عمل کریں گے اور قیاس سے دست بردار ہو جائیں گے، میں نے کہا: حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عمرؓ کی روایات کے بارے میں کی خیال ہے تو انہوں نے کہا: اس میں کوئی شک و شبہ نہیں ہے۔ میں نے کہا حضرت علیؓ و عثمانؓ کے بارے میں؟ انہوں نے کہا: وہ بھی اسی طرح اور حبیب النبیؓ نے دیکھا کہ میں ایک ایک صحابہ کا نام لینا چاہتا ہوں تو کہا: صحابہ کل کے کل عدول ہیں۔ بجز چند افراد

(حاشیہ مسلسل،) جامی بیان اسلام رضنم۔ ص ۱۲۲ - ۱۲۳ (عبد الرحمن بن مهدی نے کہا ہے۔ جو کوئی شواز حدیث کا تقب کرے یا ہر کسی ہے نقل روایت کرے یا ہر سننی سننی بات نقل کرے وہ امام حدیث نہیں ہو سکتا (ابن مهدی ائمہ جرج و فتحیل کے شیوخ میں سے ہے) (منذکورہ کتاب ص ۳۷) اور ابن یلی نے کہا ہے کہ کوئی شخص فقیر نہیں ہو سکتا۔ مگر یہ کسی حدیث کو قبل اور کسی کو رد کرے رہنڈکورہ و من اکثر اسقط، "باتوئی شخص کی مثال رات کو لکڑیاں جمع کرنے والے کی ہے۔ جو اپنے آپ کو سانپ اور بچوں کے ڈنک پرے آتا ہے اور بہت زیادہ بولنے والے کی گفتگو بے معنی ہو گی رکتاب المعمريں سجستانی ص ۱۳۰)

اور ان چت افراد میں انہوں نے ابو ہریرہ اور الشیش بن حائل کے نام  
گئے۔ مغیرہ نے ابراہیم سخنی سے نقل کیا ہے کہ، انہوں نے کہا: ہمارے  
اصحاب ابو ہریرہ کی روایات پر کان نہیں دھرتے تھے، اعمش کی روایت  
میں ابراہیم سے مردی ہے کہ: ہمارے اصحاب ابو ہریرہ کے تمام اخبار سے  
متمسک نہیں ہوتے تھے اور قوری کے منصور کے ذریعے ابراہیم سے نقل کیا  
ہے کہ انہوں نے کہا: ہمارے اصحاب احادیث ابو ہریرہ میں بعض چیزوں  
کا مشاہدہ کرتے اور ان کی تمام روایتوں کو بتول نہیں کرتے تھے مگر یہ کہ جو  
احادیث تو صیف حب و دوزخ میں ہوں یا پھر جس میں عل صالح  
کی تائید اور برائی سے بجا رکا ذکر ہو جسے قرآن نے بھی بیان کر دیا ہے۔ ابو  
شامہ نے اعشی سے روایات کی ہے کہ انہوں نے کہا: ابراہیم صبح الحدیث تھے  
اور میں جب کسی سے کوئی حدیث سنتا ہوں تو ان سے عرض کر دیا کرتا تھا۔  
قضارا ایک دن ان کی خدمت میں ہاضم ہو کر میں نے ان سے ابو صالح کی  
احادیث کے باسے میں پوچھا جسے انہوں نے ابو ہریرہ سے نقل کیا تھا تو  
آپ نے فرمایا: ابو ہریرہ کی احادیث کے بارے میں مجھ سے کوئی سوال نہ

۱- یہ ہے کہ ابو حنفیہ کی رائے ابو ہریرہ کے بارے میں سب پر واضح ہے کہ ابو حنفیہ شیوخ  
فقہاء الہیل سنت سے ہیں اور جمہور مسلمین کے دریان ائمہ اربیع میں پہلے امام کی حیثیت  
سے مشهور ہیں اس کے علاوہ آپ در صحابہ سے بھی متصل رہے ہیں ۸۰ ہجری آپ کی  
ستہ ولادت ہے اور اسی سال امام شافعی بھی متولد ہوتے۔ شیعہ حضرات خاص طور پر فرقہ  
اما میہ کی طور سے ابو ہریرہ اور ان کی روایات پر اعتماد نہیں کرتا۔

۲- البدریہ والنہایہ - ص ۱۰۹ - ح ۸ - سیر اعلام البلاع - ص ۳۷۶ اور ۳۳۸

۳- ابراہیم سخنی کوڑ کے مشہور فقیہ ہیں جو خیس فن حدیث میں اتسیم کیا گیا ہے۔ انکا  
انتقال ۹۵ ہجری کے او اخر میں ہوا۔

کردہماںے اصحاب ان کی بے شمار احادیث پر کان نہیں دھرتے تھے۔ الجھر  
 اسکا فی کہتے ہیں: ابو ہریرہ ہم شیوخ (معتزر) کے نزدیک عین موئی اور ان  
 کی روایات عین قابل قبول ہیں۔ کیوں کہ حضرت عمرؓ نے ان پر کوڑے بر سار کر کہا  
 تھا: ابو ہریرہ بڑی حدیثیں نقل کرتے ہو۔ تمہارے لئے یہ کہنے صحیح ہو گا کہ عین قبیل  
 خدا پر جھوٹ باندھتے ہو۔ ابن اشیر نے کہا ہے: ابو ہریرہ کی کثرت روایات  
 کے سبب بعض لوگوں نے ان کی تردید کی ہے۔ کتاب الاحکام آمدی میں آیا ہے  
 کہ: صحابہ کثرت روایات کے سبب ابو ہریرہ پر اعتراض کیا کرتے تھے یہاں تک  
 کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا: خدار حم کرے ابو ہریرہ پر کہ حدیث  
 مہر اس میں عجیب یادہ گوان اس سمجھا۔ ایک دفعہ ہارون رشید کی مجلس  
 میں مسئلہ "نصرۃ" زیر بحث آیا۔ حاضرین اس موضوع پر بحث و گفتگو کرنے لگے  
 اور انکی آوازیں ملند ہرنے لگیں ایسے میں کسی ابو ہریرہ کی روایت کو دھڑکت پر  
 احتجاج کیا تھا دوسرا نے اسے روکتے ہوئے کہا: ابو ہریرہ اپنی نقل شدہ  
 روایات میں متهم ہیں، ہارون الرشید نے بھی اس بات کی تائید کی۔ دو حاضر  
 میں محمد رشید رضا، ڈاکٹر احمد امین اور ڈاکٹر محمد توفیق صدیقی و عینہ افراد ہیں۔  
 جنہوں نے ابو ہریرہ پر منقید کی ہے۔

۱۔ شرح نسب ابلاعۃ۔ ص ۳۶۰۔ ح ۱ - ۲، کتاب المثل الشائر۔ ص ۸۰ اور  
 ۸۱ (۳۴)۔ ص ۱۰۶۔ ح ۲ - ۳۔

۳۔ "نصرۃ" اور اُنٹھی یا گلکے ہے جس کا دودھ کسی دن سے نتحارا نہ گی ہوتا کہ  
 کاٹکے کسکے بڑھتے ہوئے بھن دیکھ کر یہ دھو کا کھاتے کہ بہت زیادہ دودھ دینے والا جائز  
 ہے جنہی حضرات کا اس حدیث سے اختلاف کا سبب یہ ہے کہ حدیث تمام قیاسات  
 کو رد کرتی ہے۔ کیونکہ ایسی حالت میں جائز سے دودھ درہنا قلم و معدسی ہے اور اس لئے  
 کا تاداں یا مثل سے ہے یا بیت سے، اور ایک صاع اعلیٰ ان میں سے کوئی بھی نہیں ہے۔

# ابوہریرہ

---

## لوگوں کی

---

### تضییک کا

---

### نشانہ بننے

jabir.abbas@yahoo.com

حمدم ابوہریرہؓ نے روایات سے کھینے کو اپنا پیشہ بنالیا اور بے دریغ حدیثیں نقل کرنے لگے تو لوگوں نے بھی ان کا مذاق اڑانا شروع کیا اور ان کو اپنی تضییک و سرزنش کا نشانہ بنانے لگے چنانچہ ابو رافعؓ سے نقل ہوا ہے کہ قریش سے ایک آدمی حذر زیب تن کے اپنے آپ نازان ابوہریرہؓ کے پاس آیا اور ان سے کہنے لگا: ابوہریرہؓ پسغیر ضئیل اللہ علیہ السلام و سلیمان کی حدیثیں کثرت

سُلْطَانِيَّةٌ "جَمَّا" خَلِيجِ شَارُون

١- پیشنهاد اینجا چنانچه در سال ۱۹۷۰-۱۹۷۱- پیشنهاد ترسیمه استان خوزستان

جیز گراؤں متحہ طائفہ اخراج

# ابوہریرہ کا اعتراض

## کہ لوگ ان کی

## بے کذبیب کرتے تھے

jabir.abbas@yahoo.com

ابوزین راوی ہیں کہ: ایک دن ابوہریرہ ہمارے پاس آئے اور ملکت پر ہائکھ مار کر کہا: تم لوگ کہتے ہو کہ میں رسول خدا ﷺ  
پر جھوٹ باندھتا ہوں تاکہ تم چھپکارا پاؤ اور میں گمراہ و گنہگار بنوں...  
جس دن اخیر جماعت کا مجمع تھا اور جو درحقیقت تفرقة اور عجدائی کا سال تھا، عراق آئے

تو مسجد کو ذمیں اپنے گھٹنوں کے بل کھڑے ہو گئے اور اپنا سر پیٹا  
شروع کر دیا یا اس طرح کم معاویہ سیاست بہت سے لوگ حس ہو گئے  
ابو ہریرہ یہ چیخ کر کہنے لگے : اے اہل عراق کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ میں  
پیغمبر خدا پر محبوث باندھتا ہوں ..... الخ

لکھا تھا پیغمبر مسیح کا جلد بڑا ہے ایگا ہے تو اس سے ملتے گئے پرچار  
تھا کہ اپنے ایک ایسا نبی کا اعلان کرنے کا اختیار ملے گا جو اپنے دنیا کے  
دلخواہی کے ساتھ اپنے ایک ایسا نبی کا اعلان کرے جو عالم کے مختلف بینوں پر  
\_\_\_\_\_

# اسلام میں

---

# مت ہم ہو نبیوala

---

# پہلارا وی

---

jabir.abbas@yahoo.com

چھپلی گفتگو سے واضح ہو گیا کہ اکابر صحابہ کس طرح ابوہریرہ پر اعتراض ت کیا کرتے تھے اور انھیں جھٹکلتے تھے اور تکذیب کا دھنود کس طرح اعتراض کرتے تھے۔ نیز یہ بات صحیح معلوم ہو گئی کہ یہ انکار و تکذیب طول یام و عصور میں صحابہ اور تابعین کے زمانے سے میک آج تک کس طرح جاری و ساری ہے۔ اس سلسلے میں عالم اسلام کے مصنف بلیغ "مصطفیٰ صادق الرافعی" نے اس طرح

۱-۲-۳۷۸ م: سکم اخراجی قدرت -  
-  
-

”پیغمبر اکرم پر“

جهوٹ

بولنے والے کی

سزا“

jabir.abbas@yahoo.com

جب اک اس باب میں بتایا جا چکا ہے کہ بعض صحابے ابوہریرہؓ کے روایات کی صریح تکذیب کی ہے اور یہ تکذیب بلاشبہ ان روایات کے باعث میں ہے جسے وہ پیغمبر خدا ﷺ سے نقل کیا کرتے ہیں یہ بھی معلوم و مسلم ہے کہ مسیح علیہ السلام ﷺ پر جھوٹ بولنے والے کی سزا درزخ ہے۔ خود پیغمبر اکرم ﷺ پر جھوٹ

کی حدیث صحیح میں ہے کہ: "جو کوئی مجھ پر مجبوبت باندھے اس کا مقام درزخ ہے، کتاب اختصار علوم الحدیث میں آیا ہے کہ ابن حبیل، ابو بکر الحمیدی اور ابو بکر الصیرفی کا کہنا ہے کہ" پیغمبر اکرم ﷺ پر مجبوبت بازدھنے والے کی روایت کو مقبول نہ کر دا اگرچہ راوی نے اس روایت کی نقل کے بعد تو یہی کیوں نہ کر دی ہو۔ "سماعانی کا قول ہے کہ: جسے ایک دفعہ بھی نقل کی حدیث میں مجبوبت یو لا ہوا سکی پھر اسی تام احادیث کو ترک کرنا واجب ہے۔ حافظ بن حجر نے کہا ہے کہ علمائے پیغمبر اکرم ﷺ پر مجبوبت بازدھنے کی تشدید و اہمیت پر اتفاق کیا ہے اور اسے گناہان بکیرہ سے جانا ہے یہاں تک کہ شیع محمد جوینی نے اس بارے میں مبالغے سے کام لیتے ہوئے ایسے شخص کو کافر قرار دیا ہے۔ اس کے علاوہ ابن عربی کا کلام بھی اسی مفہوم کے ساتھ آیا ہے۔

ستادہ ابہاشیعہ میں آنے دین، نہیں ہے ابادیتیں میں تھے  
شہر، اخلاق تھے ایمان پیغمبر ﷺ لکھنوا کیلئے ایمان تھے ایمان  
لقد ایمان تھے ایمان تھے ایمان تھے ایمان تھے ایمان تھے ایمان تھے  
یہاں ای ص ۱۱۱۔ کتاب المثلود میں ایمان تھے ایمان تھے ایمان تھے ایمان تھے  
۲۔ کتاب المتفقیں نوری۔ ص ۱۲۳۔ ایمان تھے ایمان تھے ایمان تھے

۶۔ فتح السباری۔ ص ۳۸۹۔ ح ۴

# ابوہریرہ

## تدریس سے

### کام بیتے ہیں

jabir.abbas@yahoo.com

نقل حدیث میں ابوہریرہ کی روشنی بھتی کہ ہر حدیث کو راہ راست پیغمبر اکرم ﷺ سے چپاں کر دیا کرتے تھے، خواہ وہ حدیث پیغمبر خاتم کے لبھا ہی مبارک سے صادر ہوئی ہو یا صحابہ کوتا بعین نے اسے نقل کیا ہو ہم دونوں صورتوں میں وہ ایک ہی روشن کی پیروی کرتے اور اخھیں ایک دوسرے سے میزبانیں کرتے تھے اور جس شخص نے اسے پیغمبر ﷺ

سے نقل کیا ہے اس کا نام نہیں لیتے تھے۔ اس طرح کی روایت کو عدیشین نہ لیں کا نام دیتے ہیں اور جو بھی روایت اس طرح نقل ہوئی ہو وہ حکم مرسل میں آتی ہے، علماء حدیث نے یہ رائے قائم کی ہے کہ ابو ہریرہ "مدرس" سمجھتے کیوں کہ ان کی اکثر بلکہ اغلب حدیثیں بر بنائے سماں نہیں ہو اگر تو صحیحیں بلکہ دلائے صحابہ اور تابعین کے واسطے نقل کیا کرتے تھے، کیوں کہ ابو ہریرہ بہت بعد میں اسلام لائے تھے۔ ابن قیتبہ تاویل مختلف الحدیث میں لکھتے ہیں "ابو ہریرہ کی یہ عادت سمجھی کہ وہ ہر روایت کو بیان کرتے وقت" قال رسول اللہ ﷺ کہا کرتے تھے حالانکہ اہوں نے خود اس حدیث کو پیغامبر ﷺ سے نہیں ساختا بلکہ ایک ایسے شخص نے ان سے کہہ دیا تھا جو ان کے نزدیک ثقہ اور معتبر تھا۔ اسی طرز پر ابن عباسؓ اور دیگر صحابہ نے عمل کیا، دلچسپ بات یہ ہے کہ ابن قیتبہ نے یہاں احتیاط سے کام لیتے ہوئے کہا ہے کہ: جو اُن کے نزدیک ثقہ اور معتبر تھا، اور یہ نہیں کہا کر: جو ثقہ اور معتبر تھا، کیونکہ ابو ہریرہ اپنی روایات میں کسی کا نام نہیں لیتے تھے جس سے یہ پتہ چلے کہ وہ ثقہ تھا بھی کہ نہیں۔ اس موصوع پر بعد میں ہم مستقل گفتگو کریں گے۔ ذہبی نے "سیر اعلام النبلا" میں نقل کیا ہے کہ۔ یزید بن ابراہیم نے کہا:- میں نے

۱۔ اس سے پہلے ہم کہہ چکے ہیں کہ سیوطی اور دیگر علماء کے منقولات کے مطابق، صحابہ، تابعین سے نقل حدیث کیا کرتے تھے جیب کہ عبد اللہ ناجی میں افراد، ابو ہریرہ اور دیگر اشخاص نے کسب الاحرار سے نقل حدیث کی ہے جسے وہ کبار تابعین میں قابل اعتبار سمجھتے ہیں۔

۲۔ ص ۵۰

۳۔ ص ۴۳۸ - ۴۳۹

شعبہ سے سننے کر دے کہتے تھے: ابوہریرہ ہمیشہ تدلیں سے کام نہیں تھے، یعنی جو بچھ پسخیر اکرم ﷺ اور حب الاحرار سے سن رکھا تھا اسے روایت کر دیا کرتے تھے اور دلوں کے درمیان کوئی فرق نہیں رکھتے تھے اس سلسلے میں ابن عاصی کہتے ہیں شعبہ کا شارہ ابوہریرہ کی اس حدیث کی طرف تھا جس میں اہلوں نے کہا تھا: «حالات جنابت میں صبح کرنے والے کا روزہ صحیح نہیں۔ اور جب اس حدیث کے سلسلے میں ان سے زیادہ باز پرس کی گئی تو اہلوں نے کہا: کسی مخبر نے اس حدیث کو میرے لئے نقل کیا تھا اس نے خود اس کو پسخیر ﷺ سے نہیں سننا۔ اب جبکہ یہ ثابت ہو گیا کہ ابوہریرہ مدرس تھے اور مدرس کی نعل کی ہوئی حدیث کو رجال حدیث مرسل کا نام دیتے ہیں۔ اس مقام پر ہاشمی نے فزوری ہے کہ حدیث مرسل اور اس پر احتجاج کے سلسلے میں شیروخ حدیث دفتر کے اختلافات کو زیر بحث لا یں تاکہ ابوہریرہ کی تاریخ کا یہ حصہ بھی کمال تحقیق پر پورا اترے یکونک حدیث مرسل تدلیں سے واپسی ہے۔

- ۱۔ شعبہ بن الحجاج آئندہ جرح و نظری سے ہیں۔ تو روحی نے ان کے بارے میں کہا ہے کہ شعبہ حدیث میں ایمر المؤمنین ہی۔ شامنی کہتے ہیں: اگر شجرہ ہوتے تو عراق میں حدیث سے کوئی آشتanza ہوتا۔ شعبہ دو ٹوک اور صریح گفتگو کے عادی تھے ان کی صریح گفتگو کا ایک مونڈ ہے کہ دہ کہتے ہیں: ہذا کی تم مجھے حدیث سے زیادہ شرپ دسترس حاصل ہے اور اگر میں ہذا کو چاہتا تو تمہارے لئے حدیثیں بیان نہ کرنا اور اگر تم ہذا کو چلتے تو یہ سے پچھے نہ آتے میکن ہمیں مدح پسند ہے اور بد کوئی ناپسند۔
- ۲۔ اس کتاب کے صفحوے ۵ پر قاریئن نے اس حدیث کو ملاحظہ فریبا یا جس میں کہا گیا کہ ابوہریرہ نے اس حدیث کو نقل کر کے کبھی تو یہ کہا کہ میں نے نفل بن عباس سے اس حدیث کو سننا اور کبھی اس کی نسبت اسامی بن زید سے دی۔

# حدیس اور

## مدلسین

شیعہ میں یہ کہتے ہیں کہ آئیں اپنے لئے تھے میرے عالم ایسا یہ ہے  
کہ اب بیٹھتا رہے لاملا کرنے پر نہ کوئی بڑا کام اصرار میں  
شروع کر سکے، اگر تھا ایسے بنت لے کر کوئی کام نہ کر سکے  
لشکر کی طرف، اپنے خلیفہ نے اسے لے کر تباہ کا کیا ہے؛ بدلتے ہی  
کھلے گئے تھے میرے شفیعہ میں کہ اسے کام کرنے کا تھا پیسے یہ، حملہ ایسا  
بیکاری کا تھا جسے جلپیہ دیا گیا؛ اس کی وجہ سے میرے بیان میں نہ ہے  
کہ اس کی وجہ سے میرے کام کی وجہ سے، بلکہ اس کی وجہ سے اس کی وجہ سے  
ہے اس کی وجہ سے اس کی وجہ سے ایسا ہے۔ حملہ تھا اس کی وجہ سے ایسا ہے  
کہ میرے اس کی وجہ سے اس کی وجہ سے ایسا ہے۔ حملہ تھا اس کی وجہ سے ایسا ہے  
کہ اس کی وجہ سے اس کی وجہ سے ایسا ہے۔ اس کی وجہ سے ایسا ہے۔

تلیس کی تعریف اس طرح بیان کی گئی ہے کہ راوی کسی ایسے شخص کی روایت  
نقل کرے جیسے اسے دیکھا ہو مگر اس روایت کو خود ابھی سے نہ سنا ہو یا یہ کہ  
پیسے ماصر کی کسی روایت کو نقل کرے حالانکہ اس نے اس سے ملاقات نہ کی ہو اور  
یہ ظاہر کرے کہ اسے خود اس سے روایت کو سنائے۔

حاکم نے اپنی کتاب "مرفت علوم الحدیث" میں لکھا ہے کہ: ہمارے نزدیک

تلیس کی جگہ قسمیں ہیں۔ اس کے بعد انہوں نے دوسری فرم پر بحث کرتے ہوئے لکھا ہے: یہ ایک ایسا اگر وہ تھا جو حدیث میں تلیس سے کام لیتا تھا اور کہتا تھا" قال فلاں" اور جب کوئی درپے تحقیق بن کر ان سے ملاقات کرتا تو وہ اپنی اسی مسوعت کو دہرا دیا کرتے تھے۔ اور ابوہریرہ کا تعلق بلاشبہ اسی گرفتے ہے کیونکہ وہ حدیث کو تمام صحابی سے ان کا نام بتائے بغیر نقل کرتے اور اسے براہ راست پیغام بر اکرم ﷺ سے نسبت دیا کرتے تھے اور جب اسے کسی حدیث پر ان سے باز پرس کی جاتی تو راوی کا نام بتانے پر مجبور ہو جلتے اور جب کسی دشوار گذار مسئلے سے دوچار ہوتے تو راویست کو کسی مردہ شخص کی طرف نسبت دیا کرتے تھے چنانچہ "من اصبع جنبیا" والی حدیث کا ذکر کیا جا چکا ہے۔ نووی نے "التقریب" میں لکھا ہے ہم تلیس استاد ہے کہتے ہیں کہ راوی اپنے مناصر کی کسی حدیث کو اس سے سننے بغیر نقل کرے۔ اور یہ ظاہر کرے۔ گویا اس نے خود اس کی زبانی اس حدیث کو سنائے اور کہے: "قال فلاں یا عن فلاں" اس تعریف کا انطباق بطور کامل ابوہریرہؓ پر ہوتا ہے کیونکہ وہ اپنی بیشتر روایات کو "قال رسول اللہ" یا عن رسول اللہؐ سے شروع کرتے ہیں۔ درآں حالیکہ انہوں نے ذاتی طور پر اسے پیغام بر سے نہیں سنا۔

۱۔ کتاب توجیہ انصار جز اول کے صفحہ ۱۸۲ کا مطالعہ فرمائیں جہاں تفصیل کے ساتھ تلیس اور مدینین پر سیر حاصل گفتگو کی گئی ہے۔

حدیث

شہد

حدیث

چھپلی گفتگو کی بنا پر حدیث مدرس (فتح لام کے ساتھ) وہ حدیث ہے جس کے اسناد میں راوی کا نام ساقط ہوا اور ناقل حدیث اس طرح ظاہر کرے گویا اس نے اس حدیث کو راوی سے نہیں سنایا بلکہ برآ راست اس شخص سے سنا ہے جس کے راوی نے روایت کی ہے۔ پرشرطیک وہ شخص، ناقل حدیث کا ہم عصر ہو۔

SABEEL-E-SAKINA  
[www.ziyarat.net](http://www.ziyarat.net)

حکم

حدیث

تلیس کے بارے میں حکم ہے کہ اس کی تمام اقسام مذکوم ہیں یہاں تک کہ امام جرج و تدبیل شعبہ بن الحجاج نے اس سلسلے میں مبالغہ سے کام لیتے ہوئے کہا ہے کہ: تلیس کے مقابلہ میں زنا کاری کو اپنے نے زیادہ بہتر سمجھتا ہوں" یہ بھی ان ہی کا قول ہے کہ "تلیس سب سے زیادہ مضرت رسال جھوٹ ہے" کچھ لوگوں کا خیال ہے تلیس میں شہرت پانے والا شخص مطلقاً مردود الردایہ ہے

چاہے وہ بعد میں "ساع" کی تصریح اسی کیوں نہ کرے۔ مگر علماء حدیث نے جس قول صحیح کو ترجیح دی ہے وہ یہ ہے کہ جب تد لیس کنندہ کسی روایت کو ایسے الفاظ کے ساتھ پیش کرے جہاں احتمال "ساع" ہو مگر "ساع" کی تصریح نہ کی گئی ہوتی وہ موروث قبول نہ ہو گی بلکہ اس کا شمار منقطع ہے میں ہو گا۔ البتہ جس روایت میں ساع کی تصریح کی گئی ہو وہ قابل قبول ہے۔ اس کے علاوہ رسول نے کہا ہے کہ تد لیس کنندہ پیغمبر اکرم ﷺ کی اس حدیث میں داخل ہے جہاں آپ ﷺ نے فرمایا: "جو شخص ہماری نسبت دعوے کے اور فریب سے کام لے وہ ہم میں سے ہٹیں ہے۔ اور اس کا سبب بھی واضح ہے کیونکہ وہ اس طرح واضح کرتا ہے کہ اس کی حدیث متصل ہے درآں حالیکہ حقیقتاً منقطع ہے۔ البتہ یہ ایسی صورت میں ہے جیکہ اس کی تد لیس ثقہ سے نقل کی جانے والی روایت سے ہو۔ میکن اگر اس کی روایت ضعیف ہو تو پھر گویا اس نے حدا اور اس کے رسول سے خیانت کی ہے، جیسا کہ بعض آئمہ حدیث نے کہا ہے کہ یہ کام اساساً حرام اور ممنوع ہے۔

علماء حدیث نے تد لیس میں شہرت رکھنے والے کی روایت میں اختلاف کیا ہے۔ اہل حدیث اور فقہا کے ایک گروہ نے کہا ہے۔ تد لیس کنندہ کی روایت کسی طرح بھی قابل قبول نہیں ہے خواہ وہ تصریح ساع کرے یا نہ کرے۔ کیونکہ تد لیس موجبات جرح سے ہے اور حفاظت میں سے ایک شخص نے تد لیس میں مشہور راویوں پر جرح کرتے ہوئے ان کی روایات کو مطلقاً رد کر دیا ہے۔ اگرچہ روایت لفظ اتصال کے ساتھ کیوں نہ نقل کی گئی ہو اور چاہے راوی ایک اسی

۱۔ شرح الفیہ سیوطی تالیف احمد شاگر۔ ص ۲۵

مرتبہ تدليس کا مرتكب ہوا ہے۔ شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اس مطلب کی تصریح کی ہے۔ اس بارے میں گفتگو طوالت چاہی ہے اور اگر ہم اس بحث کو جاری رکھیں تو اپنے مصنوع سے خارج ہو جائیں گے۔ اس نے شائین کو چاہیے کہ اس کے مآخذ سے رجوع کریں۔ بہر حال اگر ہم اس تمام گفتگو یا اس کے کچھ حصے کو ابو ہریرہ پر منطبق کریں تو ہم دیکھیں گے کہ راستگوی اور عدالت کے اعتبار سے روایت میں ان کا مقام کہاں ہے مگر کسی کو حق نہیں پہنچا کہ کسی قاعده کو صحابہ پر تطبیق کرے! ..... کیونکہ وہ معصوم عن الخطأ ہیں اور ان کی روایت میں شک و تردید نہیں کیا جاسکتا!!!(رطنزی)

حدیث مرسلا

تلیس کے سامنے میں اپنی بحث کو خاتمہ پر پہنچانے کے بعد اب ہم اپنی گفتگو کو حدیث مسلم سے متصل کرتے ہیں کیونکہ حدیث مسلم ہمارے موجود بحث سے پوری طرح مریبوط و مسلسل ہے۔ حدیث مسلم ایک ایسی حدیث ہے کہ جس میں اپنے کاٹوں سے پتیرا کرم ﷺ کی زبانی سننے والے کا نام روایت سے حذف کر دیا جائے۔ حدیث مسلم کی مشہور اور صحیح تعریف

یہی سے اور نسخۃ المسنیۃ عراقی میں بھی اسکی طرح آیا ہے اس کے علاوہ فتحہ اور اصولیین نے بھی یہی رائے قائم کی ہے جس پر این قطان کا پیر قول گواہ ہے جس میں اس نے کہا ہے : ارسال کسی شخص کا کسی دوسرے شخص سے روایت کرنے سے جب اس نے خود صاحب حدیث سے نہ سنا ہو۔ ابن حزم نے "کتاب الاحکام فی اصول الاحکام" میں کہا ہے : حدیث مرسلا وہ حدیث ہے جو راوی اور پیغمبر ﷺ کے درمیان فقط ایک ناتل رکھتا ہو یا زیادہ تر راوی ساقط کر دیے گئے ہوں اور اسی حدیث کو "منقطع" بھی کہا جاتا ہے جو غیر قابل قبول ہے۔ اس دلیل سے کوئی دلیل مستحکم نہیں ہو سکتی کیونکہ محبوول شخصیت نے اسے بیان کیا ہے اور ہم اپنے کہہ چکے ہیں مجبوول شخص کی رہاثت اور شہادت سے پرہیز لازم ہے جب تک کہ اس کے متلوں مدلد ملتا فراہم نہ ہو جائیں۔ خواہ اس روایت کا راوی معاول یہ کیوں نہ کہہ دے کہ اسے میرے سے نعمۃ النان نے نقل کیا ہے، بہر حال ہمیں اجنب نہیں کہ اس پر تو جسمہ دیں کیونکہ ممکن ہے کہ اس کے نزدیک وہ النان نہ ہو اور اسے دوسرے اشخاص کی طرح جو اس کے غیر نعمۃ ہوتے کا علم رکھتے ہیں اطلاع نہ مردی سی صورت میں جیسا کہ ہم اپنے کہہ چکے ہیں جرح اولیٰ بتدلی پر ممکن ہے..... اس کے علاوہ حیات پیغمبر ﷺ میں متفقین اور مرتضیین کا وجود بھی مسلم ہے ایسی حالت میں کسی کا پیر کہہ دینا کہ ایک صحابی سے نقل ہے "یا یہ کہ پیغمبر اکرم ﷺ کے ساتھ ہمنشیفی رکھنے والے نے میرے سے یہ حدیث نقل کی ہے، کسی طرح بھی قابل قبول نہیں ہے مگر یہ کہ اس شخص کا نام لیا جائے اور وہ شخص نیک نامی

میں مشہور بھی ہو۔ خداوند اعز و جل تے فرمایا ہے:

وَمِنْ حَوْلَكُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ مُنْفِقُونَ ۚ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ شَمَدُوا عَلَىٰ

الْتِفَاقِ فَلَا يَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ سَعْدٌ بِهِمْ مُرْتَبُّنَ لَهُمْ دُونَ إِلَيْ

(سحدہ قویہ ۹۔ آیت ۱۰۱)

### عَذَابٌ حَظِيرَةٌ

راور (مسلمانوں) ہمارے اطراف کے گناہ و دینا یوں میں سے بعض مناق ہیں اور خود اہل مدینہ میں بھی (بعض مناق ہیں) جو نفاق پر اٹ گئے ہیں (اسے رسولؐ، تم ان کو نہیں جانتے دیکھی ہم ان کو (خوب)، جانتے ہیں۔ عفریب یہم انکی سزا کو دنیا ہی میں) دو ہر اکیں گے۔ بھری لوگ (قیامت میں) ایک بڑے عذاب کی طرف لوٹائے جائیں گے) ہم اس حقیقت سے اچھی طرح آشنا ہیں کہ عینہ بن حصن، اشتہ بن قیس، اور عبد الدین سرح کے مانند صحابہ کا ایک گردہ مرتد ہو گیا جس کی تائید مسلم کی اس روایت سے ہوتی ہے جسکو انہوں نے حضرت ابو بکرؓ کی صاحبزادی حضرت اسماءؓ کے غلام عبد الدینؓ سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا: حضرت اسماءؓ نے مجھے عبد الدین بن عمرؓ کے پاس یہ پیغام دے کر بھیجا کہ: مجھ سے نقل کیا گیا ہے کہ تم نے میں چیزوں کو حرام گردانا ہے: دھاری دار لباس، ارعنائی زنگ و ایسے لکھوڑے کی روپیش اور سبب کے روزے۔ ابن عمرؓ نے اس سے انکار کرتے ہوئے یقین دلایا کہ انہوں نے ایسی کوئی بات نہیں کہی ہے۔ اس بسا پر حضرت اسماءؓ بن کا ستار قدماء صحابہ اور فاضلہ عورتوں میں ہوتا ہے جو ہمیں ابن عمرؓ سے منسوب جھوٹی حدیث سنتی ہیں تو آشفۃ خاطر ہو کر ان سے اس بارے میں سوال کرتی ہیں اور اس کے جھوٹ ہونے کا پتہ لگاتی ہیں۔ اس صورت میں ہر شخص پر واجب ہے کہ روایت کو اسی شخص سے قبل کرے جس کا نام معلوم ہجس کی عدالت آشکار اور جس کی شخصیت

- حقیقت یہی ہے اور ابن حزم نے اسے اچھی طرح سمجھا ہے۔

مسلم ہے۔ عقیل نے ابن عوف سے نقل کیا ہے کہ اہنوں نے کہا: ابو سختیانی نے محمد بن سیرین کے لئے ابو قلابہ سے ایک حدیث نقل کی، محمد بن سیرین نے کہا ابو قلابہ مرد صالح ہے مگر ہمیں دیکھنا چاہیے کہ اس حدیث کو کس سے نقل کیا ہے حدیث میں ابن ہبیدی کے ذریعے ابو عیجر سے نقل ہوا ہے کہ اس نے شیوخ خوارج میں سے ایک تائب کو یہ کہتے ہوئے سننا کہ: یہ ہماری دینی احادیث ہیں ویکچہ بھال لو کہ تم اپنے دین کو کس سے لے رہے ہو اس نے کہ ہماری یہ ایسا حقیقتی کہ جب ہمیں کوئی چیز پسند آئی تو ہم اس کے لئے حدیث کو گھوڑیا کرتے تھے حافظ بن حجر کہتے ہیں: خدا کی فرم حدیث مرسل پر احتجاج واستئنار غیر قابل تحمل ہے کیونکہ خوارج کی بدعتیں آغاز اسلام میں اس وقت سے شروع ہوئیں جبکہ صحابہ کی کثرت کھلتی اور اس کے بعد تابعین اور ان کے بعد آئے ولے زملے میں بھی یہ سلسلہ جاری رہا جو چیز اخھیں پسند الٰہ اے حدیث کا عنوان دے کر پیش کرتے اور اکثر ایسا ہوتا کہ کوئی شخص کسی بات کو سنتا او حسن ظن کی بنوار پر اسے حدیث بنادیتا اور یہ نہ کہتا کہ کس نے اس سے یہ بات کہی ہے، پھر دوسرا اس سے اسی بات کو نقل کرتا اور پھر اس کے بعد کوئی اور اس طرح کے منقطعات سے استئنار کرتا جو کا نتیجہ یہ نکلتا کہ بوگ اس فرم کی احادیث پر استئنار و اعتقاد کرنے لگتے درآں حایک اصل منشاء دی محتاج ہے ہم بیان کرچے ہیں۔

۱۔ کتاب الاخکام۔ ص ۲۔ ۵

۲۔ نوذری نے اپنی کتاب "التقریب" میں منقطع کی تعریف کرتے ہوئے کہا ہے کہ: قول صحیح جس پر فہما ابن عبدالبرار و دیگر محدثین متفق ہیں، منقطع وہ ہے جس کے استاد متصل نہ ہوں اس بناء پر اس کے انقطاع کی جو بھی صورت ہو مگر زیادہ تر ایسے مقام پر استئنار ہوتا ہے جہاں طبع تابعی کسی صحابی سے ناتل ہو جیسے مالک کا ابن عمرؓ سے نقل کرنا۔ ص ۷۔

۳۔ توجیہ الانظر۔ ص ۲۴۵

# مراسیل

## صحابہ

اَجْيَارُ تَقْدِيتِهِ نَادِيَةٌ، يَمْبَدِي  
نَيْذِنْ اَجْلِهِ تَقْدِيتِهِ بِعِدَّةٍ  
شَرِيكٌ لِهِ اِنْيَةٌ، لِهِ اِنْيَةٌ  
تَبَيَّنَ لِهِ اَكْلِهِ تَبَيَّنَ لِهِ  
فَلِهِ اَثِيمٌ كُلُّهُ اَعْدَى رَأَيْتُمْ  
لِهِ اَنْتَلِهِ اَنْتَلِهِ شَعْرَكُلِهِ  
لِهِ اَنْتَلِهِ اَنْتَلِهِ اَنْتَلِهِ  
خَلَّهُ كَلَّهُ اَنْبَدِيَتْهُ  
اَنْتَلِهِ اَنْتَلِهِ اَنْتَلِهِ  
لِهِ اَنْتَلِهِ اَنْتَلِهِ اَنْتَلِهِ  
جَرَحَتْ بِيَدِهِ اَنْتَلِهِ  
كُلُّهُ اَنْتَلِهِ اَنْتَلِهِ  
بِشَرِيكٍ لِهِ اَنْتَلِهِ اَنْتَلِهِ  
پُلَانِیَهُ بِجَلَّهُ، لِكَنْ لِهِ مُلَانِیهُ

یہ صحیح مراسیل عین صحابہ سے متلق گفتگو اور اس سلسلے میں شدت اختیار کی گئی ہے لیکن مراسیل صحابہ کے بارے میں کہا گیا ہے کہ: بنا بر مشہور اس کا حکم، حکم رسول ہے جیسے وہی اس سے متفق ہیں۔ اب صلاح کا کہتا ہے: ہم اصول فقر میں "مرسل صحابی" یعنی ایسی روایت کو جو مثالاً یہ کہ جس طرح ابن عباس اور دیگر نوجوان صحابہ نے پسپیر صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سے روایت نقل کی ہے درآں حالیکہ انہوں

نے خود اس کو یقیناً بھر سے نہیں سنا، وزیر مرسل اور اس کی اقسام میں شمار نہیں کرتے کیون کہ اس طرح کی روایات حکم موصول مبتدا اور نقل از صحابہ ہیں اور صحابی کو نہ جانتا پریشان کرن ام نہیں ہے، کیونکہ صحابہ کل کے کل عدوں ہیں۔

حافظ عراقی نے کہا ہے: این صلاح کی یہ بات کہ اس قسم کی روایات کو صحابہ نے نقل کیا ہے، محل نظر ہے، کیونکہ حقیقت عالیہ ہے ران میں بیشتر روایات وہ ہیں جبھیں صحابہ کی ایک جماعت نے بعض تابعین سے ٹندا ہے اور تم نہیں جانتے کہ مراسیل صحابہ اور عین صحابہ میں کیوں فرق کیا گیا ہے جس کے نتیجے میں مراسیل صحابہ کو حکم موصول میں رکھا گیا ہے کہ جس سے تک ضروری ہے مگر اخذ مراسیل عین صحابہ میں اختلاف ہے حالانکہ صحابہ بھی تابعین اور دوسرے لوگوں کی طرح تھے اور جو کچھ دیگر لوگوں کے نئے جانہ ہے، صحابہ کے نئے بھی رواہ نہ چاہیے جیسا کہ تاریخ نے لکھا ہے اور قرآن اس کا مرید ہے۔ دیگر تمام لوگوں سے سرزد ہوتی رائے امور صحابہ سے بھی سرزد ہوئے کیوں کہ ان کے درمیان منافقین بھی تھے اور مکتبین کیا سمجھی، اور وہ لوگ بھی جو مار و حاڑ کرتے اور ایک دوسرے کی تکفیر کیا کرتے تھے اور یہی نہیں بلکہ اس کے بعد ان میں سے بعض مرتد بھی ہوتے اس طرح کے امور ان کی تاریخ سے ہو یہاں ہیں اور کوئی منصف عاقل ان سے دفاع نہیں کر سکتا، اس موصوع پر ہم نے عدالت صحابہ کے باسے میں اپنی دوسری کتاب "اصنوا علی اللہ المحمدۃ" میں تفصیل کے ساتھ گفتگو کی ہے۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
سُبْحٰنَ اللّٰهِ لَا يَشْعُرُ بِأَنَّهُ يُسْبَّحُ  
إِنَّ اللّٰهَ لَا يَكُونُ كَمَنْ يَشَاءُ  
لَا يَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْضِ  
لَا يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ

— اسی مذکورہ کتاب — ص ۲۲۵، ۲۲۶ —

لِكَانَتْ لِيْ بِهِمْ سُبْحَانَ رَبِّهِمْ وَبِسْمِ رَبِّ الْعَالَمِينَ  
لِكَانَتْ لِيْ بِهِمْ شَفَاعَةٌ فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهِمْ  
لِكَانَتْ لِيْ بِهِمْ مُنْذِهَةٌ فَلَمْ يَأْتُوهُمْ بِهَا  
لِكَانَتْ لِيْ بِهِمْ حُكْمًا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهِمْ  
لِكَانَتْ لِيْ بِهِمْ حُكْمًا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهِمْ  
لِكَانَتْ لِيْ بِهِمْ حُكْمًا فَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْهِمْ

jabir.abbas@yahoo.com

---

يَعْلَمُ بِهِمْ أَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ

---

وَإِنَّ رَبَّهُمْ لَذِكْرٌ كَفِيلٌ

---

إِنَّهُمْ لَا يَشْعُرُونَ

طبع و تشنیح کا نشانہ بنے یقیناً کوئی اور صحابی زین سکا اور طعن و تشنیح بھی ایسی کہ اس کا فقط ایک جز بھی ان کی تردید اور ان کی روایات کو زافض بنانے کے لئے کافی تھا مگر افسوسناک بات یہ ہے کہ ان سے ان کی اہلیت کے برخلاف سلوک کیا گیا۔ یکون نکہ ہم دیکھتے ہیں کہ رجال جرح و تقدیل نے ان کے اور ویجھ تمام اصحاب کے سامنے بیکار روایہ اختیار نہیں کیا، وہ اس طرح کہ انہوں نے جو قواعد تمام روایہ کیلئے مرتب کئے تھے اس سے ابو ہریرہ کو مستثنی اقرار دیا اور ان پر دوسروں کی طرح جرح و تقدیم نہیں کی بلکہ ان کا شمار ان راست گو عادلوں میں کیا جن کی روایات میں شک و تردید نہیں ہوتا چاہیے انہوں نے ابو ہریرہ کے وثوق میں اس مبانی سے کام یا کہ جن روایات کو انہوں نے سرکار رسالت ماب پیغمبر ﷺ کے دہن اقدس سے نہیں سنبھل کر صحابہ اور تابعین سے نقل کیا ہے انہیں حکم "مرنوع" میں گردانہ حال انکے اخھوں نے ان احادیث کے بارے میں نہ تو پیغیر اکرم پیغمبر ﷺ سے سننے کی تصریح کی ہے۔ اور نہ بھی صحابہؓ و تابعین میں سے کسی کا نام لیا ہے۔ تاکہ ان کی حقیقت حال کو پرکھا جا سکے۔ ممکن ہے جس شخص سے ابو ہریرہؓ نے نقل حدیث کیا ہے اس نے حدیث کو برادر راست پیغمبر اکرم پیغمبر ﷺ سے نہ تھا ہو بلکہ کسی صحابی یا تابعی سے نقل کیا ہوا اسی کو صحابہ اور تابعین کا طریقہ یہ تھا کہ یہ تصریح کئے بنیکو انہوں نے حدیث کو کس سے سننا ہے ایک دوسرے سے نقل حدیث کیا کرتے تھے، اور تابعین کی بھی یہی حالت تھی۔ اکثر ایسا ہوتا کہ وہ روایت کو اپنے ہمی ساختیوں سے نقل کرتے جیسا کہ کوب الاحجار جو تابعی تھا اور اپنے ساختیوں ہمی سے نقل کیا کرتا تھا جیسا کہ صحابہ اس سے نقل حدیث کرتے کیوں کہ اس وقت کوئی اسناد حدیث کی پرستش نہیں کرتا تھا جیسا کہ مسلم نے اپنی کتاب کے مقدمہ میں محمد بن سیرین سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا: یہ علم دین ہے، ابھی طرح دیکھ بھال لو کہ تم اپنے دین کو کس سے لے رہے ہیں، پھر اس کے بعد کہتے ہیں کہ اس وقت لوگ اسناد حدیث کے باسے میں نہیں پوچھا کرتے تھے، اور جب

فتنہ و فرع پذیر ہوا ریعنی قتل حضرت عثمانؓ کے بعد تو یہ طریقہ عمل میں آیا کہ ناقبلین حدیث سے کہا جانے لگا: رجال حدیث کے نام وہ ایسی صورت میں اگر بالفرض ابوہریرہ اپنی روایات میں سچے سچے تو یہ کیسے معلوم کرانے سے بیان کرنے والا شخص بھی سچا اسی متوکل اس نے کہمیں اس کے بارے میں کوئی اطلاع نہیں ہے کیونکہ ابوہریرہ نے اس کا نام جیسا نہیں دیا۔ ضمناً ہم اب ایک ہم سوال نقل کرتے ہیں جسے علامہ عراقی نے "ارسال" کی تتفقیح میں اٹھایا ہے اور خود ہی اس کا جواب بھی دیا ہے۔ علامہ آغا ز میں کہتے ہیں: "ارسال" ستر سے کسی صحابی کو ہڑا دینا ہے اور جب صحابہ کل کے کل عدوں ہیں ہذا ان کے نام لینے یا زینت سے کوئی فرق نہیں پڑتا پھر اسی سلسلے میں اختلافات کیوں پیدا کئے گئے ہیں؟ اس کے بعد وہ خود ہی اس کا جواب دیتے ہیں اور کہتے ہیں بے شک صحابہ عدوں ہیں مگر دن جہاں مخالفت اور ساری صفت نہ ہو اور کبھی احتمال عیب و نقض کے سبب کسی کے بارے میں سکوت اختیار کرنا پڑتا ہے! یعنی حالت میں اس کی بیان کردہ حدیث سے اس وقت تک پہنچنے لازم ہے جب تک وہ اس عیب و نقض سے مبرأۃ ہو جائے۔ اب ہم مجھوں راوی کے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے استاد محمد عبدہ کے شاگرد محدث فقیہہ رشید رضا کا بیان نقل کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں: "مراسیل صحیۃ" سب سے بڑی مصیبت یہ ہے کہ اہل کتاب سے دریافت شدہ کسی حدیث کو بغیر نام راوی قبول کر دیا جائے اور یہ قول مروءت کسی کو دھوکہ نہ دے کہ "مراسیل صحیۃ" صحیۃ ہیں اور ان کی تردید شدہ روایات امر فرع روایت کا حکم رکھتی ہیں اور جب یہ ثابت ہو جائے کہ ابوہریرہ کعب الاجمار سے روایت کیا کرتے تھے نیز یہ کہ ان کی بیشتر روایات "مرسد" ہیں تو لازم ہے کہ ہر اس نامانوں س

۱- فوائد الحدیث، قاسمی۔ ص ۱۲۲ اور ۱۶۳

۲- اس عظیم دانشمند نے بیان کی ہے کہ ابوہریرہ کی بیشتر روایات "مراسیل" اسی اور بجا ہے اگر کوئی بعض محدثین کے اس قول پر مغفرہ نہ ہو کہ مراسیل صحابہ "مجحت ہیں"۔

حمدیث میں جہاں پیغمبر اکرم ﷺ سے سنتے کے متصل  
ان کی تقریح نہیں ہے تاہل کی جائے۔ اس صورت میں اگر انہی روایات  
اسلامیات سے یا اس مانند ہوں تو اس بات کا احتمال ہے کہ انہوں نے  
اس کو کعب الاحجار سے لیا ہے اور یہی احتمال خود اس بات کیلئے کافی ہے  
کہ ایسا بیان جو سبب و قوع اشکال ہوا سے ہم پیغمبر اکرم ﷺ سے  
نسبت دے کر قبول نہ کریں۔

۱۔ سائی ابو ہریرہؓ بھی مورد تردید ہے جس کی مثال "خدانے زمین کو ہفتہ کے دن پیدا  
کی" والی روایت ہے جس میں انہوں نے اس روایت کو پیغمبر ﷺ سے سنتے کی تقریح کی ہے اور کہا ہے کہ اس وقت ان کا ماخذ دست مبارک پیغمبر اکرم صلوات اللہ علیہ وسلم  
میں مختار آں ہایکر الحُدُث متفق ہیں کہ انہوں نے اس روایت کو کعب الاحجار سے نا  
ہے جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔

۲۔ المدار ص ۹۹ - ج ۱۹

# رجاہ حدیث کی نقیض کوئی

jabir.abbas@yahoo.com

رجاہ حدیث کی سچائی بھی عجیب و غریب ہے کیونکہ وہ اپنے ہی قواعد کی تطبیق میں تناقص کے قابل ہیں جو نکہ وہ ابوہریرہ اور ان جیسے اصحاب کی روایات کو جھپٹیں پیغامبر اکرم ﷺ سے نہیں سن گیا ہے حکم "مرفع" میں شمار کر کے ان سے تسلک کرتے ہیں۔ مگر اس کے ساتھ ہی وہ اسی طرح کی غیر صحابہ سے نقل کی جانے والی روایات کو حکم مرسل میں جانتے ہیں حقیقتاً

رجال حدیث اپنے اس روایت سے راویوں کو الگ انکھوں سے دیکھتے ہیں اور ان کے امور کو دو مختلف ترازوں میں تولتے ہیں اور کوئی ان سے یہ بھی نہیں پوچھتا کہ آخر ایسا کیوں ہے؟ گویا اس بارے میں ان کے نئے خدا اور اس کے رسول کی جانب سے کوئی قطعی حکم جاری ہو لہے جس سے وہ ڈرتے ہیں کہ کہیں اس کی مخالفت نہ ہو جائے، اور بالفرصت اگر ہم اس کو قبل بھی کر لیں کہ صحابہ کل کے کل عدول ہیں جب بھی خصوصیت کے ساتھ ابوہریرہ کے سلسلے میں جس کی تاریخ ہم پر واضح ہے اور ان پر لگائی گئی تہمتون کا ہمیں اچھی طرح علم ہے ہم یہ قبل نہیں کر سکتے کہ اس طرح کی مطلقاً عدالت میں انکوشال کریا جائے یا ایسی عدالت ان کو چھوکر بھی گئی ہو۔ اس سے زیادہ تجرب خیزیات یہ ہے کہ انھیں رجال حدیث نے "تلیس و ارسال" کو اس اباب جرح و تقدیل سے جانا ہے۔ ایسی صورت میں اسی باعث ابوہریرہ پر جرح کرنے چاہیے بھتی کیونکہ وہ تلیس اور ارسال دونوں سے کام لیتے یہاں مقام افسوس ہے کہ رجال حدیث نے انھیں آزاد چھوڑ دیا تاکہ وہ جو چاہیں نقل کریں اور کسی نے بھی ان کی روایات پر شک نہیں کیا اور نہ ہی ان پر جرح کی ہے کیوں کہ وہ ایک "جلیل القدر" صحابی ہیں! اس گفتگو کے اختتام پر اب ہم صحابہ اور عین صحابہ پر اپنے قاعد کی تطبیق کے سلسلے میں وہ حق بات نقل کرتے ہیں جس کی تصریح علماء کلام تے کی ہے اور جو ہماری بحث کی مورب بھی ہے۔ انہوں نے کہا ہے۔

انہاں چاہیے کہ محدثین کے نزدیک اس اباب جرح و تقدیل کا مدار پانچ چیزوں پر ہے۔ اول یہ عت درم مخالفت۔ سرم غلط۔ چہارم جہالت اور پنجم نہیں دعوا ای انتظام اس طرح کو رد ای پر دعویٰ قائم کی جائے کر دہ تلیس یا ارسال سے کام لیتا ہے۔ اور بحدلہ شیخ المحدثین "ابوہریرہ" تلیس اور ارسال دونوں سے کام لیتے ہتھے۔

۲۔ کتاب تادیل مختلف الحدیث ابن قیمیہ۔ ص ۱۰ اور ۱۱

رجبار حدیث کے انکھے پن کا ایک انداز یہ بھی ہے کہ انہوں نے سچھی بن میعنی علی بن امدادی (رجبار جرح و تقدیر کے دو بزرگ) اور ان جیسے دیگر بزرگوں کی ایک شخص سے مستقل پر کوئی دعیت جوئی کو جھوٹ سے نسبت دی ہے اور اس کے باقی میں تمام حدیثین کی موافقت کا کوئی ذکر نہیں کیا ہے مگر احادیث ابو ہریرہ کے باارے میں جیسی کسی صحابی نے موافقت نہیں کی ہے بلکہ حضرت عمر حضرت عثمان اور حضرت عائشہؓ نے ان کی تکذیب کی ہے جو بت دلیل لاتے ہیں۔

۱۹۱

## البُوهْرَيْرَةُ

کی

بِنِ اُمَّیَّہِ سے

وَابْسْتَکَی

jabir.abbas@yahoo.com

قبل اس کے کہ ہم ابوہریرہ کی بُنِ اُمیہ سے وابستگی اور ان کی پیغمبری اور طرفداری کے بارے میں کچھ لکھیں اور یہ بتائیں کہ انہوں نے کس نے ان سے تلققات استوار کر کر سمجھے اور کیوں انہوں نے اپنے آپ کو ان کے زیر سایہ قرار دیا تھا۔ ضروری ہے کہ چند مختصر الفاظ میں اس خاندان کی حقیقت کو آشکار کریں اور پیغمبر اکرم ﷺ کے ساتھ ان کے

سلوک کو اس دن سے بیان کریں جب آپ نے اعلانِ رسانی فرمایا تھا کہ کس طرح انہوں نے ہر ممکن کوشش سے آپ کے مشن کو ناکام بنانے کی کوشش کی اور آپ سے ہر دم برس پیکار ہے نیز اس بات کی وضاحت کریں کہ اس خاندان کے بلاعے عظیم اور گروہ ستم کار۔ کے رہیں معاویتے حضرت علی اور حسین بن علیہم السلام کے حق میں کس کس طرح کے ظلم و ستم روایتی یہاں تک کہ اس کا دل مکروہ فریب و زہر کے ذریعے ان کی طرف سے مطمئن ہو گیا اور ساختہ ہی اہل حق و حقیقت پر اس کے ظلم و ستم کی اس داستان کو روشن کریں جس کے ذریعے اس نے اپنی حکومت کو مستحکم کیا اور بتائیں کہ اس نے اور اس کے خاندان والوں نے مسلمانوں کی فرمائی وائی سے کس کس طرح کے فوائد حاصل کئے اور کس طرح دست بدست حکومت بطور ارتان کے تصرف میں آئی اور یہ کہ شورای عادل نے کس طرح استبدادی سلطنت کا روپ دھاریا، خاندان بنی امیہ کے ان تمام حالات اور ان کی حقیقت سے روشناس ہونے کے بعد استحکام سلطنت کرنے زور شمشیر اور خزلنے کے بل بوتے پران کی ترعیب و تحریک اور خوف وہ راس سے توسل کا سبب خود بخوبی اشکار ہو جاتا ہے۔

بنی امیہ اور خاص کر اس کے سربراہ ابوسفیان بن حرب کی پیغمبر اکرم ﷺ اور آپ کے خاندان والوں سے کینہ وعداً و کوئی ڈھکی چھپی یا نئی بات نہیں ہے جو خلہور اسلام کے بعد رونما ہوئی ہو، بلکہ اس کینہ و دشمنی کا تعلق بہت قدیم ہے جو عہد جاہلیت ہی سے ان کے سینوں میں بنی ہاشم کے خلاف چل آرہی تھی جس کے بعد بے شمار اسباب سختے اور یہ کتاب اس تذکرے کی حامل نہیں جن شائقین مطالعہ کو اس پر ای دشمنی اور تزاوج کے بارے میں تفصیل کے ساتھ معلومات فراہم کرنی ہوں ایکیں چاہیے کہ عظیم مورخ "مقریبی" کی تایف "النتائج والتحصیل فیما بین بنی امیہ و بنی ہاشم کا مطالعہ فرمائیں۔

بنی امیہ کی طرف سے اس دشمنی کی آگ اس رن اسٹہانی شدت کیسا تھے  
 شدہ ور ہوئی جس روز سرکار رسالت مائب نے اپنی دعوت کا اعلان فرمایا  
 آپ سے دشمنی پر کربستہ ہونے والی پہلی شخصیت ابوسفیان کی ذات متحی جس  
 نے اس گنہ عظیم کے بوجھ کو جنگ وجدال کے ساتھ اپنے دوش پر اٹھایا۔ اس  
 کی یہ دشمنی تقریباً ۲۰ سال کی طویل مدت یعنی روز فتح مکہ نہ ۸ ہجری تک برقرار  
 رہی۔ اب دن بھی بچرہ تسلیم کے اور کوئی چارہ نہ تھا اور اس نے اپنے باطنی میلان  
 کے برخلاف کراہت کے ساتھ فقط زبان کی حد تک اسلام کی گواہی دی مگر  
 اندر سے اس کا دل ایمان سے خالی تھا کیوں کہ جدم رسالت مائب نے اس  
 اس سے سوال کیا: ابوسفیان کیا اب بھی وقت نہیں آیا کہ تم میرے رسول خدا  
 ہونے کی گواہی دو؟ تو ابوسفیان نے کہا: بھی یہ بات میرے دل میں کھٹکتے ہیں  
 ہے حافظ مزرب ابن عبد البرتے "الاستیعاب" میں ابوسفیان کی تاریخ  
 حیات پر گفتگو کرتے ہوئے اسے اچھی طرح رسول اکیا ہے، وہ لکھتے ہیں ابوسفیان  
 اسلام قبول کرنے کے بعد بھی منافقین کی پشت پناہی کرتا رہا۔ دور جاہلیت  
 میں اس کا شمار زنار قہ میں ہوتا تھا، اس کی زندگی نابکاریوں سے توام متحی اور  
 اس کا اسلام کسی طرح بھی درست نہ تھا۔ نیز یہ کہ ابوسفیان اور اسکاف زند  
 مavarیہ ان بوگوں میں سے ہیں جن کے باہم میں رسالت مائب صلی اللہ علیہ وسلم  
 نے فتح مکہ کے موقع پر کہا ہتا: جبار اج ہم نے مہمیں آزاد کیا۔ اور یہ بھی کہ  
 ابوسفیان "مولفہ قلوبہم" میں شامل تھے یعنی اس کا شمار اس گردہ میں ہوتا تھا  
 جیسے مسلمان اس خوف سے اپنے صدقات کا ایک حصہ دیا کرتے ہتے کہ وہ انکے  
 ہاتھوں اس وامان میں رہیں یا پھر لئے اسلام لائے کی امید وابستہ کی جاتی ہیں تو  
 اسلام میں استواری کی اس ہی ان کا مطلع نظر ہوتا، مگر حضرت عمرؓ اپنے عہد خلافت

میں اس فتیم کے صدقات کی سختی سے ممانعت کر دی اور کہا: "اب رشوت فیتنے کا زمانہ ختم ہو چکا، یہوں کہ مسلمانوں کی تقدیر بڑھ گئی ہے" ذکر تردد مفاسد کے مطالب ابوسفیان اور معاویہ کا شاران لوگوں میں ہوتا تھا جن کے بارے میں پیغمبر اکرم ﷺ کی لئے فقط اس لئے ہوتی کہ مسلمانوں کو ان کے آزار سے بچایا جائے کیونکہ بقول ابن عبد البر ان کا اسلام صحیح نہیں تھا۔ اسی سبب ابوسفیان، معاویہ اور اس خاندان سے متعلق ان کے پیر و کاراپنے دلوں میں پیغمبر اکرم ﷺ کی دشمنی چھپائے چھرتے تھے اور ہر قوت اخیس آزار پہنچاتے کے درپے تھے، ان کا یہ طرز سلوک برابر جاری رہا یہاں تک کہ اموی عہدہ و اخلاف حضرت عثمان کا دور آپنی چیزیں وہ دور تھا جس میں بھی امیہ کو اپنی دیرینہ آرزوؤں کی تکمیل کئے ہوئے اچھے مواد ہاتھ لگے اور انہوں نے لوگوں پر تفویق حاصل کرنے کی پرانی خواہیں اور تمام بلا دعربی پر چھا جانے کی تمنا کو عمل جام پہنانے کی کوشش شروع کر دیں اور یہ چاہا کہ ان کا یہ مطلب "اموی اسلام" کے زیر سایہ ہو۔ اس بناء پر حضرت عثمان کی سیاست اس بات کی مقتضی ہوتی کہ وہ بھی امیہ میں سے اپنے رشتہ داروں کو امور سلطنت میں شامل کر لیں لہذا انہوں نے اپنے بیشتر عمال بھی امیہ سے منتخب کئے جن میں سے ایک مردان بن حکم تھا جیسے انہوں نے اپنا منشی اور امامت دار مقرر کیا۔ اور جس نے ان تمام چیزوں کو جھپٹیں اسلام نے برپا کیا اور حضرت ابو بکر و عمرؓ کو کوششوں نے استوار کیا تھا جن میں تباہی عصیت سے جنگ اور تحکیم اتحاد عرب اس طرح شامل تھے کہ ان میں کسی تنازع یا چھوٹ کا عنصر باقی نہ رہا، یکسر ملیا میٹ کر دیا۔ کیونکہ اموی حکومت کی بنیاد تمام عرب کی فرمادی نہ تھی بلکہ اس کا لعل ایک مخصوص بقیے اور گردہ سے تھا لہذا ابنی ہاشم اور بھی امیہ کے درمیان دور جاہلیت کی تدبیم دشمنیاں پھر عود کر آئیں حضرت عثمان نے معاویہ کے دائرہ نفوذ میں وسعت پیدا کی اور اخیس تمام بلا دشام کا دلی مقرر کیا جیکہ وہ حضرت عمرؓ کی جانب سے تہبا شام اور اس کے گرد و نواحی

کے مختصر سے حصے پر دالی مقرر کئے گئے تھے۔ قتل حضرت عثمان کے بعد معادیہ نے اپنے دل میں پھیپھیے ہوئے اموی کینہ کو آشکار کیا اور جس طرح ابوسفیان نے رسول خدا ﷺ سے سلوک کیا تھا بالکل اسی طرح اسے بھی حضرت علی اعلیٰ اسلام کے ساتھ سلوک کیا اس طرح کہ ہمیشہ حضرت علی علیہ السلام کے خلاف لوگ لوگوں کو بھڑکاتا رہا اور انسے پرس پیکار رہا یہاں تک کہ حضرت علی علیہ السلام ناگھانی طور پر شہید کر دیئے گئے اپ کے بعد اب حضرت امام حسن علیہ السلام کی باری بھتی جھوپس اسے زہر کے ذریعے شہید کیا، اس کے بعد اس کے بیٹے یزید نے جگر گوشہ رسول مقبول حضرت امام حسین علیہ السلام کو قتل کیا اور ان کی طرف سے آسودہ خاطر ہو گیا۔ معادیہ نے تخت سلطنت پر سلطان پانے کے بعد پہلا کام یہ کیا کہ اپنے عمال کو خطوط کے ذریعے مطلع کیا کہ حضرت علی علیہ السلام پر ہر نماز میں اور تمام منابر پر لعن کیا جائے۔ اہلیت اور ان کے پیر و کاروں میں سے کسی کی شہادت قبلہ نہ کی جائے اور حضرت علی اور انکے فرزندوں کے دوستوں کا نام دیوان سے محور کے ان کے عطا یا اور ارزاق کو بند کر دیا جائے اور بڑے افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ حضرت عائشہ نے بھی اس سلسلے

- ۱۔ حضرت عمر کے زمانہ میں جب دھمکی فتح ہوا تو اس پر معادیہ کے بھائی یزید بن ابوسفیان کی حکومت بھتی جوام جبیہ زوجہ حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے بھائی بھی تھے۔ یزید بن ابوسفیان مقلای عرب میں ہوتا تھا ستر اسے ۱۸۰ ہجری کے طاعون کا شکار ہوا۔ حالت احتضار میں اسے اپنے بھائی معادیہ کو اپنا جانشین بنایا اور بھر حضرت عمر کی جانب سے احترام یزید میں اسکان فائز عمل میں آیا۔ (کتاب سیر اعلام النبلاء۔ ص ۲۳۸ اور ۲۳۸ - ج ۲)
- ۲۔ یہ پت و ناپسندیدہ روشن اسی طرح برقرار رہیا یہاں تک کہ ۹۹ سے ۱۱۰ تک صدی ہجری کے دریان عمر بن عبد العزیز کو بھی زہر دے کر مارا گی کیونکہ وہ امویوں کی روشن کے خلاف حکومت حضرت عمر بن عبد العزیز کو بھی زہر دے کر مارا گی کیونکہ وہ امویوں کی روشن کے خلاف حکومت کر رہے تھے اور ان کا طرز عمل اسلام سے تربیت تھا۔

یہ معاویہ کی معاونت اور پشت پناہی کی ہے۔ چونکہ حضرت عائشہؓ کو حضرت  
علی علیہ السلام سے حدیث افکٹ کے سلسلہ میں دشمنی تھی اور پھر یہ بھی کہ  
اپ ان کی سوکن حضرت خدیجہ سلام اللہ علیہا کی صاحبزادی کے شوہر تھے  
اور حضرت عائشہؓ کو حضرت خدیجہ سلام اللہ علیہا کی وفات کے بعد بھی لئے  
جلما پا تھا۔ یہ تمام امور اس وقت رومنا ہوئے جب لوگوں نے صحیح طور پر حضرت  
علی علیہ السلام سے رجوع کیا اور ان کے ہاتھ پر بیعت کی۔ معاویہ کا آپ سے  
طرز سلوک وہی تھا جسے ہم نے بیان کیا۔ اسی بنا پر تمام پیشوایان اہل سنت

۱- تجھے اسی بات پر ہے کہ امام الموئین حضرت عائشہؓ کی وہ پہلی سبقتی تحقیقیں، جھوپڑی نے حضرت عثمانؓ کے ناس پسندیدہ اعمال پر لگوٹے ہوئے کہا تھا: "یہ رسول کا پیر راست ہے جو ایکھی بوسیدہ ہنسیں ہوا اور آپ کا دین روز بیزداں ہے۔" وہ یہ بھی کہا کرتی تحقیقیں "اس غسل" بڑھ کھوستے بھجو۔ . . . . . . . . . . . . . . . . . نے حضرت علی علیہ السلام صبح سنوں میں سیحت کی تو یہی حضرت عائشہؓ تحقیقیں جھوپڑی نے کہا: "تجھے اس بات کی پرداہ ہنسیں کہ انسان زمین پر لگوٹے ہو اور پھر اس کے بعد انہوں نے جنگ کی آگ کو طلحہ اور زبردست مدد سے بھجو کایا۔ النحو۔

۲۔ حدیث انک کی داستان کو مرحوم طبرسی نے مجھے البيان میں "ادت الذین جاؤ و بالاذن" آئیت کے ذیل میں تفصیل سے نقل کیا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب کبھی کسی سفر کا ارادہ کرتے تو اپنی میبڑیوں کے درمیان قرعہ نام اڑای کرتے اور جسی کسی کے نام تر زد نکلا آپ ان کو اپنا شریک سفر بناتے۔ ایک غزوہ (غزوہ بیت المقدس) میں قرعہ میرے نام نکلا۔ سفر سے وٹتے ہوئے نواحی مدینہ میں ایک جگہ ہم نے پڑا ڈالا۔ کوچ سے کچھ دیر پہنچے میں قعداً نے حاجت کے لئے درنکل گئی جب واپس لوٹی تو میں نے دیکھا میرا گلوبند غائب ہے۔ میں اس کی جستجو میں واپسی لوٹی۔ تلاش میں دیر ہرگز اور جب (۱۵)

## و شیعہ اس بات پر متفق ہیں کہ معادیہ نے حضرت علی علیہ السلام کے ظلم دستم

(۲) میں اسے ذہن میں کو دالیں ہی تو میں نے دیکھا تانڈ جاچکا تھا اور میرے ہمراج کو یہ سمجھ کر کہ میں اس میں موجود ہوں ادھٹ پر چڑھا کر شکر تے ردا نگی اختیار کر لی تھی۔ ایسے وقت میں جب کہ بیابان ہر زیکریو اتے سے خالی تھا فیند تے مجدر پر غلبہ کیا۔ صفوون بن مسطل السلام نے جو تاقدل کے پیچے پیچے آرہے تھے مجھے اس حال میں دیکھا۔ جب یہی سیدار ہوئی تو میں نے فوراً اپنا چہرہ ڈھاپ لیا۔ صفوون نے ایک لفظ زبان سے نکالے بنی راضے پرے ادھٹ کو جھلایا اور مجھے سوار کر کے خود ادھٹ کو ہٹکاتا ہوا قافلہ تک پہنچا، اکھیں دلوں میں ایک شدید بیماری میں مبتلا ہوئی اور لوگوں نے جن میں عبد اللہ بن سول بھی حفاظت میرے بارے میں باتیں بنائیں شروع کیں۔ مگر لوگوں کے مو منوع بحث سے متعلق مجھے قطعاً کوئی علم نہ تھا، فقط جو بات میں نے محوس کی وہ یہ تھی کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا دہ پیلا ساروک میرے پاس آکر سلام کرتے اور حال احوال پر جھوکر چلے جلتے ہیاں تک کہ ایک شب کو میں اپنی خالہ زاد بہن ام سلطخ کے ساتھ جباری تھی کہ اچانک اس کا پیر ڈھکڑا یا اور وہ زمین پر گر گئی اور سطح کو کو سننے لگی۔ میں نے اس سے کہا کہ جنگ بد ریں حصہ لئے دلے صحابی کو کیوں گا میاں دے رہی ہوتا اس نے کہا کہ مجھ نے پر جھوکر کا اس نے مہماں کے لئے کیا کیا باتیں بنائی ہیں اور داستان انک کو میرے نقل کیا اور اس کے بعد سے میری بیماری نے اور بھی شدت اختیار کر لی۔ پھر میں پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اجازت یک رات پر اپ کے گھر گئی اپنی ماں سے اس پریشانی کا تذکرہ کیا۔ میری ماں نے مجھے دلار دیا اور برا برا میری دلداری کرنی رہیں۔ ان دنوں پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میرے بارے میں اسماء بن زید اور حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام سے مشورہ فرمائے تھے۔ "اسماء" نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جواب میں کہا تھا کہ حضرت عائشہ آپ کی اہمیت ہیں اور ہم نے ان سے بجز اچھائی اور کچھ بھی دیکھا مگر حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا تھا: "اگر آپ اتنے فکر مند ہیں تو بلا سبب اپنے آپ کو ہلکا نہ کریں۔ عمر تیس بہت ہیں۔ اس کے علاوہ آپ نے حضرت عائشہ کی کیفیت" بیریہ سے بھی ان کے بارے میں معلومات فراہم کیں۔ "بیریہ ایک راست گو عورت تھی۔ آپ نے بیریہ کو طلب فرمایا اس سے پوچھا: بیریہ تم نے عائشہ کے بارے میں کوئی ایسی چیز

سے کام لیا۔ اور یہ ستر گاری اس حد تک بڑھی کہ اس نے خوفناک خونزیری افتدہ دفناد اور گن ہوں کی فراوانی کو جنم دیا جس کے شر سے آج تک مسلمان محفوظ رہ کے اور شاید ان شرور و فتن کا سلسلہ یوں ہی قیامت تک برقرار رہے۔ معاویہ وہ پہلا شخص تھا جس نے اسلام میں شورا کی اہمیت کا خاتمہ کر دیا۔ اور قہر اپنی طاقت کے بل بوتے پر اپنے فرزند یزید کے نئے لوگوں سے بیت کا طلبگار ہوا اور آخر الامر اخذ بیعت کے بعد ان کی پائیداری کے نئے مختلف طریقوں سے ایجاد خوف و ہراس پھیلانے تلطیع و ترعیب کے ذریعے لوگوں کو ہتھیلنے پر

دیکھی ہے جس سے ہمارے ول میں ان کے نئے کوئی شک پیدا ہو گیا ہو؟ برباد نے کہا: اس حد کی قسم جس نے اپ کو حق کے ساتھ بھوت کیا ہے؟ ان سے کوئی ایسی بات نہیں دیکھی بجز اس کے کہ دیکھی ایک جوان اور ناچستہ عمرت ہیں۔ حضرت عالیٰ شریعت کیتھی ہیں کہ میں خدا سے چاہتی ہمیں کہ خواب یا کسی اور ذریعے سے یہ بات پتیر کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر دشن ہو جائے مگر میں یہ تو قہقہی کر دیتی ہی کہ میری برائت میں کوئی آیت نازل ہو اور جب آیہ انک میری برائت میں نازل ہوئی تو سورہ کائنات میرے پاس تشریف لائے اور زیماں عالیٰ شریعت میں نہیں بشارت دیتا ہوں کہ خدا دنہ تبارک و تعالیٰ نے ہماری ان ہمتوں سے برائت کے سیلے میں آیت نازل کی ہے یعنی کہ میری ماں نے مجھ سے کہا امکھو اور امکھ کر پتیر کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اخہار پاسگزاری کر دی۔ میں نے ان سے کہا: "میں خدا کے سوا کسی کی سپاگندہ ارہنیں نہیں۔ اس نے کہ اس نے میرے لئے یہ آیت نازل کی ہے۔"

۱۔ اکابر علماء حرم میں سے ایک دانشمند نے شرفاً مک کی ایک شخضیت کے حضور ایک مسلمان سے کہا تھا: حقیقتاً ہمیں چاہیے کہ ہم مغاری بن ابوسفیان کے جسے کوپنے پا یہ تخت برلن کے کسی میدان میں نصب کریں اور جب اس سے پوچھا گیا کہ آخر کیوں اور کس نے؟ تو اس نے کہا: کیوں کو مغاری دہ ہستی ہے جس نے اسلامی نظام حکومت کو ڈموکرasi سے دوبارہ قومی عصیت کی طرف نوٹیا اور اگر کام مغاری کے ماتحت انجام نہ پاتا تو آج رہنا کا چھپے چھپے اسلام کے زیر انتہا اور اس وقت ہم اہل حرم تمام یورپی اقوام کے ساتھ مسلم عرب ہستے رکتاب الوجی الحمدی۔ ص (۲۳۲)

مجبور ہوا۔ جو بھی اس کام میں اس کا معارض بنتا وہ صفحہ ہتی سے مٹا دیا جاتا۔ جیسے حسن بن علی علیہ السلام، عبد الرحمن بن ابی بکر اور عبد الرحمن بن خالد بن ولید نہر سے شہید کر دیئے گئے اس کے علاوہ مجرمین عدی اور ان کے اصحاب کو تلوار سے تباخ کیا گیا اور جو بھی اس راہ میں اس کا ہم کام ہوتا اور اس کی حکومت سے اطمینان خوشنودی کرتا وہ اس کے اذاع و اقسام کے عطا یا اور سچیت شوں سے بہرہ درہوتا اور اس کا مقام پاتا، جس طرح ابوہریرہ، مغیرہ بن شبہ، عمرو بن العاص اور دیگر افراد اس کی مہربانیوں کا سبب ہے۔ اختتام بحث پر ہم معاویہ کے بارے میں حسن بصری کی ایک جائی گفتگو کو جسے انہوں نے بر بناء روایت طبری لکھا ہے نقل کرتے ہیں۔ انہوں نے کہا: معاویہ سے

۱۔ جس دم توگ یزید سے بیست کے معاویہ کے اطراف جج ہمئے تو خطباء باوجود عدم رضایت لوگوں کی جانب سے کھڑے ہو کر خطبے دینے لگے، لیے میں یزید بن معن نامی ایک شخص اپنی جگہ سے کھڑا ہوا ادا پنی تلوار کو کسی تدریں ایام سے باہر نکال کر معاویہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا: ایم المولین یہ ہے اور پھر یزید کی طرف اشارہ کر کے کہا اور اگر مرد یہ ہے تو پھر اس سے مخالفت کرنے والے کئے یہ ہے اور اشارہ اپنی تلوار کی طرف کی۔ یہ دیکھ کر معاویہ نے کہا: درحقیقت تم سیدہ خطباء ہو رکتاب البیان والتبيین۔ ص ۳۰۰۔) کتنی مفہومک خیز بات ہے اگر آج کی دنیا میں معاویہ کا کوئی سرخخت حاجی پیدا ہو کر یہ کہے معاویہ "مہدی" ہے اور اہل شام کے لئے اس کا دہی مرتبہ ہے جو مالک کا اہل مدینہ کے لئے تھا اور اس کے لئے اس طرح کی ایک روایت بھی نقل کرے جو خود اس کی طرح ہے بنیاد ہو کہ: پھر درگاہ احباب و کتاب اسے تعلیم فرمایا اور اس کے حق میں اپنے غذاب سے درگذر فرمایا اور اسے بہشت بریں میں داخل کر۔

— پھر یہ بھی کہا جائے کہ جو کوئی اس حدیث کو نہ مانتے وہ اسلام کے تمام توانین کا منکر ہے اس کے بعد یہ بھی فرماتے ہیں کہ معاویہ کے صحابہ اور حوالی ان کے بیاس کو تبرک کے طور پر ان سے نہ جاتے تھے۔ الحجۃ ثم الحجۃ۔

چار عمل سرزد ہوئے جن میں سے تینا کسی ایک کا ارتکاب ہی عظیم ترین معاصی کا  
موجب تھا۔ پہلا یہ کہ سفہاء اور بے خرد لوگوں کو اس امت پر سلطان  
کیا اس طرح کہ لوگوں کے امور کو اُن کے ہاتھوں سے  
بغیر مشورت لئے چھین لئے حالانکہ ابھی بقایا ی صحابہ اور صاحبانِ نصیلت مبتدا  
کے درمیان کثرت سے موجود تھے۔ دوسرا یہ کہ اس نے اپنے شر انجوار فرزند  
یزید کو جو داکم الخمر تھا اور ریشی بس زیب تن کرتا تھا نیز یہ کہ تار وطنیور  
سے بھی شفت رکھتا تھا اپنی خلافت پر مخصوص کیا۔ تیسرا یہ کہ زیاد کے لئے مدعا  
ہوا کہ وہ اس کا محاذی ہے جبکہ پیغمبر کرم ﷺ نے فرمایا تھا:  
الولد للغراش وللعاشر الحجر "چوتھا عمل مجرم عدی اور ان کے اصحاب کا قتل تھا"۔

## عوام الناس

اور

## معاویہ

jabir.abbas@yahoo.com

معاویہ کا نسبت سے عوام انس تین گروہوں میں تقسیم ہوتے ہیں۔ ایک گروہ ان مردان خدا کا تھا جو بیباک تھے اور حق کی حمایت اور اللہ کی نصرت میں کسی سے بھی ڈرتے تھے۔ دوسرا گروہ ان لوگوں کا تھا جو غیر جاہنپ، دار تھے اور جنہوں نے ظالموں سے جنگ کی بھاری ذمہ داری اور اس بالمعروف اور بھی عن المکر جیسے اور اہلی سے اپنے آپ کو سکد و شکر کا تھا جن میں عبد اللہ بن

عمرؑ، محمد بن مسلمؑ اور دیگرے شاروگ شامل ہیں، تیراگرودہ ان لوگوں پر مشتمل  
کھتا جو مسادیہ کے پیر دکار محتے اور جو کچھ وہ چاہتا تھا اسے خوش اسلوب کے ساتھ انہیم  
دیتے تھے اور حضرت علی علیہ السلام کی صد پر اس کی مدد کرتے تھے خواہ وہ مدد جھبٹو  
روايات کے ذریعے کیوں نہ رونما ہو جس میں اس کا اور اس کے خاندان والوں کا مرتبہ  
پڑھا کر اور حضرت علی علیہ السلام کی منزالت کو گھٹایا جاتا تھا، جیسے احادیث ابو ہریرہؓ  
اس کے علاوہ نکرنا کما۔ بہم پہنچانے والے بھی اس گروہ کے ارکان ہیں جھخٹو نے  
مکروہ فریب کو اپنارکھا تھا جیسے عربین العاص اور اس کا لڑکا عبداللہ بن عمرؑ  
اس کے علاوہ مغیرہ بن شعبہ، ابو موسیٰ الشعراًی اور عیلی بن امیہ کا شاربھی اسی  
گروہ میں ہوتا ہے۔ ان تمام افراد کے ساتھ کوئی نہ کوئی غرض وابستہ تھی جس کی  
تعقیب میں وہ لگے رہتے تھے۔  
اب ہم پلے گروہ کے بیضی فزاد کی شرح نذرگی کے بارے میں سختواری سی  
گفتگو کر راحا چاہتے ہیں جھخٹو نے امر بالمعروف اور ہنی عن المنکر کی خاطر

۱۔ عبد اللہ بن جبیب نائل ہیں کہ عبداللہ بن عمرؑ نے مرتبے وقت کیا: مجھے اپنے دنیادی امور  
میں کسی عمل پر کوئی پریشانی لاحق نہیں ہے مگر یہ کہ میں نے ظالموں کے ساتھ جنگ میں علی کی  
مدد کیوں نہ کی (رکتاب الاستیاب ابن مبدأ بر۔ ص ۳۸۱ ج ۱)

۲۔ ابن ملیک نائل ہیں کہ عبداللہ بن عمرؑ کہا کرتے تھے۔ آخر مجھے صفین اور مسلمانوں  
کے کشت دخون سے کیا سرور کار محتا کاش میں اس واقعیت سے بیس سال قبل مر گیا ہوتا۔ اور  
مجھے یہ جنگ نہ دیکھنی پڑتی۔ اب میں اپنے کئے پریشان ہوں اور بارگاہ احادیث سے اپنے  
گناہوں کی مسافی چاہتا ہوں۔ جنگ صفین میں عبداللہ بن عمرؑ، مسادیہ کے پرچم دار تھے  
مگر مید میں احفیں اپنے کئے پر بڑی نہ استعفی اور ہر وقت استنفار کیا کرتے تھے۔

(رکتاب الاستیاب۔ ص ۳۸۲ اور ۳۸۳ ج ۱-۰)

قیام کی ان میں سے بہتر افزادہ کئے جنہوں نے تلوار اٹھائی اور بر سر پیکار ہوئے ایسے افراد کی تعداد زیادہ بلکہ عین قابل احصاء تھی، حضرت عثمانؓ کے زملے میں جن بزرگوں نے معاویہ کے خلاف شورش کی ان میں عبادہ بن امداد المخزوجی بھی لئے جن کا شمار روایتی انصار میں ہوتا تھا۔ اس نے معاویہ نے پہلے ہو کر ایک خط حضرت عثمانؓ کو لکھا اور کہا: اب کوئی کسر باقی نہیں رہی کہ عبادہ شام کی نفاذ کو خراب کر کے میرے خلاف شورش بپا کریں۔ اوراتفاق کی بات یہ ہے کہ عبادہ حضرت عمرؓ کے زملے میں بھی معاویہ سے اُجھے اور کہا: جب، سرزینی پڑتے رہتے تو میں وہاں رہتا پسند نہیں کرتا اور یہ کہہ کر انہوں نے مدینہ کا رتح کیا اور جب حضرت عمرؓ نے اپنی دیکھا تو کہا: عبادہ تم شام چھوڑ کر یہاں پہنچ پائے؟ عبادہ نے معاویہ کے تمام کرتوت شرح و بسط کے ساتھ بیان کیا۔ حضرت عمرؓ نے کہا: والپسہ جاؤ، براوہ ہو وہ سر زمین جس پر تم اور تم جیسے افزادہ ہوں۔ معاویہ کی تم پر کوئی حکم رکھنی نہیں ہے۔ یہ ہے وہ مقام جہاں ہمیں سوچنا پڑتا ہے کہ حضرت عمرؓ اور حضرت عثمانؓ میں کتنا فرق اور فاصلہ تھا۔ ہم آئندہ صفت میں عبادہ کا ایک اور واقعہ نقل کریں گے۔

معاویہ کے مقابل آنے والی ایک اور ہستی ابوذر غفاری کی ہے جنکے باسے میں جناب پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا تھا "زیر آسان اور روی زمین پر ابوذرؓ سے زیادہ سچا کوئی نہیں ہے۔ اور جب معاویہ کے بارے میں حضرت ابوذر غفاری کی سختی انتہا کو پہنچتی تو معاویہ نے حضرت عثمانؓ کو لکھا کہ: ابوذرؓ سے شام کی نفاذ کو میرے لئے تاریک بنادیا ہے۔ حضرت عثمانؓ نے جواب دیا: اس سخت ترین وسیلے کے ساتھ مارے پاس کچھ جو: معاویہ نے ایسا ہی کیا اور انہیں چند افزاد کی نگرانی میں مدینہ روانہ کیا اور تنکید کی کہ دون اور رات مسلسل سفر میں رہا۔

اور انھیں کہیں آرام کرنے کا موقع نہ دیا جائے، ابھی ابوذر مدینہ نہ پہنچے تھے کہ سختی راہ سے ان کی تمام رانیں چل گئیں اور وہ قریب المگ ہو گئے اور جب حضرت عثمانؓ کے دربار و آئے اور ان سے مداریہ کے طرز عمل کی تشریح کی تو حضرت عثمان نے حکم دیا کہ پیغمبرؐ کے اس سچے رفیق کار کو ربڑہ شہر پر رکیا جائے۔ ابوذر ربڑہ میں رہے یہاں تک سنہ ۳۲ یا ۳۳ میں آپ کا انتقال ہوا۔  
رضی اللہ عنہ.

سعد بن ابی دنا ص کا شمار بھی اسی گروہ میں ہوتا ہے کہ جب معاویہ کے رو برد آئے تو انھیں امیر المؤمنین کے عنوان سے سلام سنہیں کیا۔ معاویہ نے کہا: سعد امارت مرمنین کے عنوان سے مجھے سلام کرنے میں کیا چیز خارج ہوتی تو سعد نے کہا: ہم مومن ہیں اور ہم نے تھے اپنا امیر مقرر نہیں کیا ہے اور اگر تم اپنی اسی امارت پر خوش ہو تو خدا کی مستحب یہ بالکل پسند نہیں کہ اس طرح کی امارت رکھ کر اس کی راہ میں کسی کا ایک قطرہ خون بھی بہاؤں، اور مسلم نے اپنی صحیح میں نقل کیا ہے کہ معاویہ نے سعد بن ابی دنا ص سے پوچھا: ابو ترابؓ کو "سب" کرتے میں تھیں کیا چیز مانع ہے۔ سعد نے کہا: میں ہرگز ہرگز ایسا نہیں کر سکتا کیونکہ مجھے یاد ہے کہ پیغمبرؐ اکرم ﷺ نے ان کے بارے میں تین باتیں کہی ہیں کہ اگر ان میں سے ایک بھی میرے نے ہوتی تو میں اپنے آپ کو خوش لفیب ترین انسان تصور کرتا اور وہ میرے نے ہر سرما یہ سے زیادہ بہتر ہوتا ہے۔ میں نے پیغمبرؐ اکرم ﷺ نے کو شکر کشی کے ایک موقع پر جب آپ حضرت علیؓ کو اپنا جانشین مقرر کر رہے تھے یہ کہتے ہوئے سنا: کیا تم پسند نہیں کرتے کہ تمہاری نسبت مجھ سے وہی ہو جو ہاروں کو

۱۔ ربڈہ شرق مدینہ میں ایک گاؤں ہے جو مدینہ سے تین دن کی صافت پر واقع ہے اور عراقی حاجیوں کی راہ میں پڑتا ہے۔ حضرت ابوذرؓ کی قبر بارک بھی دہیں موجود ہے۔

موسیٰ اُس سے صحیح مکھجی کہ میرے بعد کوئی بھی نہ ہو گا: اس کے علاوہ میں نے خبر کے دن پیغمبر کو یہ کہتے ہوئے سننا کہ: آج میں علم اس کو دوزگا جو خدا اور رسول کو دوست رکھتا ہو گا اور خدا اور رسول بھی اس کو دوست رکھتے ہوں گے۔ یہ سن کر ہم نے اپنی گرونوں کو بلند کیا تاکہ ذیکھ سکیں۔ یہ اعزاز کس کو ملتا ہے پر اس کے بعد آپ نے فرمایا: علی کو بلاو۔ اور حب چند ملحوظ بعده آپ کوئی ہوئی آنکھوں کے ساتھ حاضر ہوئے تو سرور کائنات ﷺ نے علم آپ کو عطا فرمایا اور آپ اسی رضاۓ سے فتحمند والپس لوٹے اور تیر مرصع وہ تھا جب آیت: ﴿تَعَاوِنُوا تَعْلَمُ مِنْ أَنْبَاءَ نَارٍ...﴾ (رسورہ آل عمران آیت ۹۱) کا نزول عمل میں آیا تو حضرت ختمی مرتبؑ نے علی و فاطمہ و حسن و حسین علیہم السلام کو پاس بلایا اور فرمایا "خداوند یہ ہیں میرے اہل بیت" اور یہ بات آپ نے ان ہستیوں پر دامن کساداں کر کی ہی صحیح، سلام اللہ علیہم جمیعاً۔

جسم معاویہ مدینہ میں وارد ہوا اور ابو قتادہ رضی اللہ عنہ اسکی ملاقات کو گئے تو معاویہ نے ان سے کہا: سب لوگ مجھ سے ملتے آئے بجز تمہارا گردہ انصار آخر اس کی کیا وجہ ہے؟ ابو قتادہ نے جواب دیا۔ ہمارے یاس سواری کے مرکب نہیں ہیں۔ معاویہ نے کہا: وہ تمہارے پائی لادنے والے اونٹ کیا ہوئے؟ ابو قتادہ نے جواب دیا ہم نے ان سبکو جنگ پدر میں تم اور تمہارے باپ کے ساتھ لڑتے میں تلفت کر دیا۔ معاویہ بولا: ابو قتادہ ٹھیک کہتے ہو، اس دن ابو قتادہ کی معاویہ کے ساتھ جو گفتگو عمل میں آئی وہ یہ صحیح کہ:

پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا تھا کہ آپ کے بعد ہم آنتوں میں گز نہ ہوں گے۔ معاویہ نے کہا: ایسی صورت میں پیغمبر ﷺ نے نہیں کیا مشورہ دیا۔ ابو قتادہ نے جواب دیا۔ آپ نے سب کرنے کی

تعلیقین فرمانی۔ معاویہ نے کہا۔ بھیر تم اسی طرح صبر کرتے رہو جب تک کوئی  
سے ملاقات نہ ہو جائے۔

پیغمبر کے حکم بن عمرو الغفاری جبھیں حکم بن الاقرع مجھی کہا جاتا تھا  
زیار کی طرف سے دالی خراسان تھے۔ زیادتے اس معمون پر مشتمل ایک خط ان کو  
کہا کہ: امیر المؤمنین معاویہ نے مجھے لکھا ہے کہ میں کل کا کل زر و سیم اکھڑا کے  
اس کے پاس بھیج دوں۔ لہذا آج سے تم لوگوں کے دریان کچھ بھی تعقیم نہ کرنا،  
حکم نے اس کے جواب میں لکھا۔ ”تمہارا امیر المؤمنین کے حکم پر مبنی ارسال زر  
و سیم سے تعلق خط موصول ہوا مگر میں نے اللہ کی کتاب کو امیر المؤمنین کے خط  
سے پیشتر پڑھ لیا ہے خدا کی ستم اگر زمین و آسمان کے دروازے کسی پر بند  
ہوں اور وہ شخص پرہیزگاری کو اپنائے اور اس پر ثابت قدم رہے تو وہا  
وند عالم اس کے ایک نئی راہ کھول دیتا ہے، والسلام“، اس کے بعد اس نے  
لوگوں کو خبردار کیا کہ اپنے اموال و حقوق لینے کے لئے آمادہ رہیں اور ساتھ ہی  
جو کچھ اس کے پاس تھا اسے مجھی لوگوں میں تقسیم کر دیا اور کہا خداوند اگر میں نیک  
کار لوگوں میں شمار ہوتا ہوں تو مجھے آج کے بعد نہ نہ زر کو۔ اور کچھ عرصہ بعد  
خراسان میں کسی مرضی کا شمار ہو کر چل بسا۔ یہ کہنے والی دوستہ افراد  
رحم اللہ و رضی عنہم۔

علاوه اذیں ایک دن معاویہ نے طعنہ دیتے ہوئے اسماعیل بن زید سے کہا  
خدا رحمت کرے۔ ام ایکن پر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ آج بھی میں اس کی دنوں  
پنڈلیوں کو دیکھ رہا ہوں جو شتر مرغ کی طرح بھیں۔ اسماعیل نے اس کے جواب میں  
کہا: بخدا وہ ہتلر مادر معاویہ (سے بہتر بختی اور محترم تر بھی معاویہ نے  
تعجب سے پوچھا محترم تر بھی؟ اسماعیل نے کہا: ہاں خدا وند عالم فرماتا ہے۔

اَنَّ الْحُكْمَ عِنْدَ اللَّهِ اَنْشَكُوا وَسُرُورُ الْجَاهَاتِ آيَةٌ ۝۱۳) لے  
 معاویہ نے خطباء کو حکم دے رکھا تھا کہ وہ منبر پر حضرت علی علیہ السلام  
 کو "سب" کریں۔ ایک دن احنف بن قیس جو اس کے ساتھ مسجد میں نماز  
 ادا کر رہے تھے اس بارے میں معاویہ سے الجھ پڑے اور بات زیادہ بڑھ کری  
 معاویہ نے ان سے کہا اب اگر یہی بات ہے تو تمہیں کبھی منبر پر جا کر علی کو بُرا  
 کہنا ہو گا۔ احنف نے احتراز کیا اور جب دیکھا کہ معاویہ کو اس بات پر اصرار  
 ہے تو اہنؤں نے کہا: کہ میں منبر پر جا کر اچھی طرح نماہر سے بارے میں تضادت  
 کر دیں گا، معاویہ نے پوچھا: تم کہنا کیا چاہتے ہو؟ احنف نے جواب دیا: منبر  
 پر جا کر خدا کو اس طرح پکار کر کھون گا: خداوندا تو اچھی طرح جانتا ہے کہ علی علیہ السلام  
 اور معاویہ کو ایک دوسرے سے اختلاف تھا اور آپس میں جگ و جدل رکھتے  
 تھے۔ خداوندا تو، تیرے فرشتے اور تمام پیامبر عننت کریں اس پر جستے دوسرے  
 کے حق میں ستم کیا۔ اور لوگوں سے کھون گا کہ تم آدمیں کھو۔ معاویہ کھیان ہوا اور  
 سباب دین حلق سے آتا رہے کہنے لگا۔ احنف جاؤ میں نے تمہیں منایا۔  
 اس موصوع پر ہم اسی سے زیادہ سمجھتے کہونکہ اس مضمون کے  
 افراد کی تعداد بہت زیاد ہے اور تاریخ کی کتابیں ان کے تذکرہوں سے بھری  
 ٹھیک ہیں۔ جن میں مردوں کے علاوہ عورتیں بھی شامل ہیں: جیسے: سرددشت  
 عمارہ، بکارہ الہلائیہ، زرقا، بنت عدوی، ام اسنان بنت خیثہ، عکشر  
 الاطرش دعیرہ و عینہ جن کی تعداد غیر قابل شمار ہے۔

اب ہم تیسرا گروہ کے متعدد گفتگو کرنا چاہتے ہیں جو معاویہ کے ساتھ  
 مل کر اس کی مدد کیا کرتا تھا۔ مغیرہ بن شعبہ اسی گروہ کا ایک فرد

۱۔ انساب ال شراف بلا ذمی۔ ص ۲۵۷۔ ۲۔ ام ایمن حضرت رسول اکرم  
 صلی اللہ علیہ وسلم کی خادمہ اور اسامہ کی والدہ تھیں۔

سقا جس کو معاویہ نے کونہ کا والی مقبرہ رک کر کے کہا تھا ہے مجھے بہت کچھ تم سے کہنا تھا مگر مہماں عقل پر بھروسہ کر کے ان کے تذکرے سے صرف نظر کرتا ہوں البتہ چند باتیں ایسی ہیں جن کا تذکرہ ناگزیر ہے۔ پہلی بات یہ ہے کہ علی علیہ السلام کی برائی اور بدگونی سے مطلق دریغہ نہ کرتا۔ دوسرے یہ کہ ہمیشہ حضرت عثمانؓ کے طلب معرفت کرنا اور ان پر رحمت بھیجنا، تیسرا یہ کہ ہمیشہ اصحاب علیؓ کی عیجوںی کرتا اور انھیں اپنے سے دور رکھنا۔

عمر بن عاص کا شمار بھی اسی ذمہ سے میں بہتا ہے جبے اپنے رفیق عبید اللہ بن عمر کے ساتھ تلوار کے ذریعے معاویہ کی یاد رکھی۔ عرونه اپنی چالاکی اور مکاری کے ساتھ جو اس میں کوت کوٹ کر بھری ہوئی تھی معاویہ کی ہر طرح مدد کی حتیٰ کہ علی اور آل ابو طالب علیہم السلام کی مدد میں جملی حدیث تک سے دریغہ نہیں کیا۔ یہاں ہم فقط ایک حدیث پر اکتفا کرتے ہیں جسے شخین نے نقل کیا ہے اور وہ یہ ہے کہ: عمر بن عاص بیان کرتا ہے کہ میں نے پیغمبر اکرم ﷺ سے آشکارستا کا پفرما رہا تھا: آل ابو طالب میرے دوست نہیں ہیں بلکہ میرے دوست خدا اور موتیں صاحبوں ہیں۔

عروہ بن زبیر کا تعلق بھی اسی گردہ سے ہے یہاں بھی ہم فقط ان کی دو حدیشوں کو بیان کرنا چاہتے ہیں جسے اہلوں نے حضرت عائشہؓ سے نقل کیا ہے۔ پہلی حدیث یہ ہے کہ حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ: میں رسول خدا کے پاس بھتی کر لیے میں عباسؓ اور علی علیہ السلام وارد ہوئے، پیغمبر اکرم ﷺ نے انھیں دیکھ کر فرمایا عائشہؓ یہ دلوں افراد میری قوم یا میرے دین سے ہٹ کر مرسی گے۔ دوسری حدیث یوں ہے کہ: حضرت عائشہؓ نے کہا: "ختمی مرتبتؓ

۱۔ تاریخ بلبری کے صفحہ ۱۰۸ جلد ۶ سنہ ۱۵ ہجری کے واقعات اور تاریخ ابن اثیر صوفیہ

۲۰۲ جلد ۳ کامطالہ فرمائیں۔

نے مجھ سے فرمایا اگر تم اہل وزرخ کے وہ افراد کو دیکھ کر خوش ہو تو چاہتی ہو تو  
دیکھوانے والوں کو جو آرہے ہیں۔ میں نے نکاح اٹھائی تو دیکھا عباس اور علی  
علیہ السلام آرہے تھے نعمود بالله من ذمۃ دعائی اللہ و رسوله  
من ذمۃ الہبیتات العظیم،

یہ ہیں اس عظیم گروہ کے وہ چند افراد جنہیں ہم نے بطور مثال پیش کیا ہے۔  
اور جن کا کام ہی یہ بھقا کے معاویہ کو اپنی زبان اور روایات کے ذریعے جنہیں وہ  
پیغمبر اکرم ﷺ سے سنتے تھے۔ لیکن پہنچانے  
رہیں۔ اگر ہم اس قسم کی سب باقتوں کا تذکرہ کرنا چاہیں تو اس کی داستان  
کافی طویل ہو گی۔ جن لوگوں نے تکوار کے ذریعے معاویہ کی مدد کی۔ ان کی لفڑاد  
ہزاروں تک پہنچتی ہے جن میں کمال تماست کے ساتھ پیغمبر اکرم  
ﷺ کے صحابہ بھی کثرت سے موجود تھے بہر حال اس گروہ کا  
شارکیجی ناممکن ہے۔ مذکورہ مطالب کے تذکرہ اور اس مقدمہ کی مختصر تہیید  
کے بعد اب ہم دوبارہ اپنی موضوع بحث یعنی بنی ایمہ کے ساتھ ابو ہریرہؓ کی  
دوستی اور ان کی پیروی کی طرف واپس لوٹتے ہیں۔

# ابوہریرہ اور معاویہ کی پیروی

jabir.abbas@yahoo.com

ابوہریرہ کی تاریخ کے مطابق سے معلوم ہو چکا ہے کہ انہوں نے اس بات  
محل نصرت کی ہے کہ ان کی پیغمبر اکرم ﷺ سے مصاحدت فقط  
پیٹ کی بناد پڑھتی اور یہ کصفہ کو پناہ گاہ بنانے کا مقصد بھی یہی سھا کہ وہاں  
ذگری کے بچے ہوئے اموال اور صدقات سے ارتزاق کریں۔ انہوں نے پیغمبر  
اکرم ﷺ سے ارتزاق کرنے والوں کے زمانے میں گناہی  
حرات ابو بکر و عمرؑ کے زمانے میں گناہی

کی زندگی بسر کی مگر ادا خر عہد حضرت عمر میں جس وقت سجن کی ولایت کے عہدہ دار بنے تو انہوں نے قابل توجہ سرمایہ اکھٹا کیا۔ یہی وقت تھا جب وہ گوشہ گنائی سے نکل کر لوگوں میں ظاہر ہوئے اور جس وقت حضرت علی اور معاویہ کے دیباں جنگ کی آگ محبر کی یاد سے الفاظ میں ہاشمی اور اموی خاندان میں بھی ہوتی جنگ کی وہ آگ جو ختمی مرتبہ اور حضرت ابو بکرؓ و عمرؓ کے زمانہ میں انکے ذریعہ و طاقت کی بناء پر بچھوچکی مختی دوبارہ روشن ہوئی اور ادا خر عہد حضرت عثمانؓ سے مسلمان مختلف دستوں اور فرقوں میں بٹنے لگے تو ابوہریرہؓ بھی بمقتضای طبع وہ ساوی نفس معاویہ کی طرف جھک گئے کیونکہ اس کی طرف بال رینا، خوشحالی اور اسباب عدش و نوش کے دہ تمام سامان فراہم مختی جو حضرت علی کی طرف نہ مختی۔ اس کے بعد آپ کے بعد آپ کے پاس زحد و تقوی کا وہ سرمایہ تھا جس کا کوئی خوبیار نہ تھا۔ ابوہریرہؓ تو یوں بھی ان امور سے بیزار رہتے تھے وہ کیونکہ معاویہ کی چوکھٹ سے صرف نظر کر سکتے تھے جہاں ہر ستم کے کھاؤں سے سجا ہوا زگین دستخوان تھا اور ہر طرف انہوں نے عطا کی بارش تھی۔ ایسے حالات میں کسی طرح نفاذی خواہشات قابل میں

۱۔ ابن طباطبا جوابت طقطقی گئے نام سے مشہور ہیں اپنی کتاب "الغفری" کے صفحہ ۷۹ پر لکھتے ہیں کہ معاویہ دن میں پانچ دنہ کھانا کھاتا تھا لیکن آخری خوار ک سب سے زیادہ بھاری ہوتی تھی مگر اس کے باوجود دستخوان سے اٹھتے ہوئے اپنے غلام سے کہتا۔ اے غلام دستخوان سیت لے کر میں تھک گیا ہوں مگر ستم بجدا بھی سیری ہوئی ہے اور ایک وقت میں اس نے چند سفید ڈبوں کے ساتھ ایک بھٹا بچپڑا اور چار موٹی نان کی روٹیاں ایک گرم اور ایک سرد بکری کے بچے کے ساتھ دوسرے کھاؤں کے علاوہ نوشی کیا۔ میکن ایہدیہ دالہنایہ جلدہ صفحہ ۱۱۹ میں ابن کثیرؓ کی ردایت کے مطابق: معاویہ دن میں سات مرتبہ کھانا کھاتا تھا۔ اس کی غذا کوشت (باقی حاشیہ اگلے صفحے پر ملا۔ خلصہ فرمائیں)

وہ سکتے تھے وہ بھی ابو ہریرہ جیسے انسان کے نئے جو ہمیشہ شدت فقرہ  
بھوک میں مبتلا رہے یقول خود ان کے کبھی ایسا ہوتا کہ غش کھا کر دروازے  
کی چوکھٹ پر گرد پڑتے پھر کس طرح ممکن تھا کہ دہ بنی امیہ کی ایسی عظیم اشان  
طاقوتوں حکومت کو اس کے عالیشان دستِ خوان کا ساتھ چھوڑ کر علی<sup>۳</sup>  
کی طرف چھک جاتے۔ جن کی خوارک جو کی سوکھی روٹیاں میتیں۔ یہ بات طبع

حلوے اور فزادائی کے ساتھ بھلو پر مشتمل میں لیکن اس گے باوجود اس سے سیری ہنسی ہوتی  
محتی اور وہ کہتا تھا تھک گیا ہوں۔ مگر ابھی پیٹ سہی بھرا۔ ۱۔ محمد اور مسلم نے ابن عباس<sup>رض</sup>  
سے روایت کی ہے کہ ایک دن پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے کہا : جادِ معاد یہ کویکر  
آؤ میں گیا۔ معلوم ہوا کہ وہ کھانا کھا رہا ہے۔ میں پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اکرم سلم کے حضور  
والپس لوٹا۔ اور آپ سے عرض کی کہ وہ کھانا کھا رہا تھا۔ آپ نے مجھے دربارہ جاننے کے  
لئے کہا۔ میں دربارہ گیا۔ معلوم ہوا کہ وہ اب بھی کھاتے میں مشغول ہے۔ میں پھر حضور  
کی خدمت میں واپس آیا اور آپ کو اس کے بارے میں بخوبی۔ تیری مرتبہ پیغمبر  
اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا خدا اس کا پیٹ کبھی نہ بھرے۔ اس نے معاد یہ کو  
کبھی سیری ہنسی ہوتی محتی۔ اب ہم معاد یہ کے کھانوں کی توصیف میں کچھ کہنا چاہتے ہیں  
جسے احنف بن قیس نے نقل کیا ہے۔ احنف تھے ہیں۔ ایک دن میں معاد یہ کے  
پاس پہنچا میرے نے گم دسر و ترش و شری ہر ستم کے کھانے لائے گئے۔ ان کھانوں  
میں ایک خدا کا میری سمجھدیں ہیں آئی۔ میں نے معاد یہ سے پوچھا یہ کیا ہے۔؟ اگر نے  
کہا منز سے عبری ہوئی مرغابی کی آنت ہے جسے رونن پستہ میں بھون کر اس پر طبرزاد  
(ایک خاص نسم کی شکر) چھوڑ کا گیا ہے۔ یہ سن کر مجھے کہ یہ لگو گیر ہوا۔ معاد یہ نے دو نے  
کا سبب پوچھا۔ میں نے کہا مجھے علی علیہ السلام) یاد آ رہے ہیں کہ ایک دن میں آپ کی  
خدمت میں حاضر تھا کہ آپ کے کھانے اور افطار کا وقت آپنچا۔ آپ نے مجھ سے  
خواہش کی کہ میں ان کے پاس رہ جاؤں۔ میں نے دیکھا کہ آپ کے نئے ایک سرہ مہڑ  
امان، گلے صفوٰ روا

بشری اور غرائز نفاذی سے ہماہنگ ہئی۔ مگر وہ عنقر سے طبایع جھپٹیں  
الشد نے غزشوں سے بچایا ہے۔ اب ہم اس منزل پر آگئے ہیں جہاں ابوہریرہؓ  
کی داستان کوآلابی العاصم کے ساتھ باہموم اور تمام بني امیہ کے ساتھ  
بالخصوص حسب و عددہ بیان کریں اور پھر اس کے بعد ان مطالب و روایات  
کو بھی پیش کریں جسے انہوں نے اس خاندان کے لئے نقل کیا ہے۔

## دھرمی محدث

حقیل لائی گئی۔ میں نے پوچھا اس محیل میں کیا ہے۔ آپ نے فرمایا جو کی روٹیاں ہیں۔ میں  
نے کہا آپ کو خوت حق کوئی لے نہ جائے یا یہ کہ کوئی کھانہ جائے نہ۔ — !  
آپ نے فرمایا: نہیں، ان دونوں میں سے کوئی بات نہیں مجھے خوت حق کہ کہیں  
حسن و حسین میں سے میرا کوئی فرزند ان روٹیوں کو روشن سے آسودہ نہ کر دے۔ میں نے  
کہا، مگر گیارون حرام ہے۔ آپ نے فرمایا: بلکہ پیشوایان حق کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے  
آپ کو منعیت ترین ان انوں کی صفت میں شامل کریں تاکہ غریب دبے نزاٹ ان  
فتر و تنگی کے سبب شورش بپڑ کریں۔ یہ سن کر معاویہ نے کہا: احنت تم نے ایک  
اسی شخصیت کا ذکر کیا جس کا فضل عین قابلِ انکار ہے (کتاب نشر الدین در تالیف دزیر  
ابوسید منصور بن حسین الابنی متوفی ۷۲۲ ھجری۔ ص ۲۲)

# البُوهْرَيْرَة

## بِنْيٰ امیہ کی

### حکومت میں کس طرح

#### شامل ہوئے

jabir.abbas@yahoo.com

” حکومت بُنیٰ امیہ میں ابوہریرہؓ کی شمولیت ایک دلچسپ داستان ہے جسے ہم یہاں بیان کرنا چاہتے ہیں۔ ہمیں یقین ہے کہ قارئین کرام اس سرگزشت پر خصوصی توجہ مبذول فرمائیں گے۔ اس اجمال کی تفصیل کچھ اس طرح ہے کہ جبدم ابوہریرہؓ نے دیکھا کہ بُنیٰ امیہ مسند حکومت پر تکیہ زن ہیں اور شہادت حضرت علی علیہ السلام کے بعد انہوں نے زمام امور کو اپنے قبضے میں

لے کر ایکبارگی اپنے آپ کو مسلمانوں کا بادشاہ گردانا ہے اور امر و نبی، حل و عقد، عزل و نصب یہ تمام امور ان کے نصرت میں آگئے ہیں تو جس اپنے  
اقضائی طبع ابو ہریرہ نے بھی اس فرست کو غنیمت جانا اور دیگر ابن اللہ وقت  
اور منفعت جو لوگوں کی طرح وہ بھی اٹھ کھڑے ہوئے اور انہوں نے اپنے  
پیش نظر مقصد کو ہدف قرار دے کر متم کھائی کہ جس طرح بھی ہو وہ اپنے آپ  
کو اس تک حمزہ رپھنا چاہیں گے۔ ان کا ہدف و مقصد یہ تھا کہ وہ اس نئی حکومت  
میں اپنی جگہ پیدا کریں تاکہ پیغمبر اکرم ﷺ کی خدمت میں اور خلفاء راشدین  
کے زمانہ میں جزو ذلت و خواری انہوں نے برداشت کی ہے اس کا ازالہ وجہ  
اویزتھا ڈہ اس حکومت کے شریک سود و سیم بن جاییں۔ لیکن یہ کام ابو ہریرہ  
جیسی شخصیت کے لئے جو صحابہ میں کترین درجہ کے حال تھے ناممکن تھا۔ کیونکہ  
ذلت وہ کسی مفترم کی منیاں شخصیت کے حال تھے اسی انہوں نے کوئی عنیر محرومی  
کارنامہ انجام دیا تھا، وہ نہ سیاستدار تھے، نہ جنگ آزماسا پا ہی اور نہ ہی خطیب  
و شاعر جس سے وہ اس جیسی نو خیر اموی حکومت کی مدد و کرتے جو سراسر بے بنیاد  
اور نامناسب طریقے سے عمل میں آئی تھی۔ ان مذکورہ عمل و ایسا ب کے باعث ابو ہریرہ  
جو اپنے آپ کو دوسروں سے زیادہ اچھی طرح سمجھتے تھے اس بات پر عازم ہئے کہ  
کوئی جدت اختیار کریں اور ایک ایسی نئی راہ نکالیں جس کے ذریعے زیادہ آسانی  
کے ساتھ اپنے مدعا کی تکمیل کر سکیں لہذا انہوں نے سوچا کہ اگرچہ اس حکومت  
کی بنیاد سیاسی فرب، چلاکی اور ظلم و ستم پر استوار ہے مگر بہرہ حال اسے ایک اپسے  
امرکی ثریہ صدرت ہے جو اس بنیادی جدید کو گرنے سے روکے اور اسے آئی طرح  
قامم و دامم رکھے۔ مبادا لوگ نافرمانی پر اتر آئیں اور شورش و طغیان بپا کریں  
یا پھر اس سے اظہار برآست کرنے لگیں۔ یہ مقصد اس وقت تک حاصل نہیں  
ہو سکتا تھا جب تک کہ طاقتور وسائل و اسناد کے ساتھ اس کی پشت پناہی  
نہ کی جائے اور قوای ساری کے بعد سب سے زیادہ طاقتور وسائل وہ اسناد ہیں جنکا

رخ ذات گرامی ختمی مرتبہ حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کی طرف ہے۔ وہ ذات گرامی جس کے آگے تمام گرد نیں خاص نہ اور تمام پیشانیاں منکروں ہیں۔ پھر اس سے بہتر اور کیا بات ہے کہ وہ اموی حکومت کی تائید میں آپ ہی سے احادیث منسوب کرنے لگیں کیونکہ اس زمانے میں اور تجھ کل بھی احادیث بنوئی دلیل و دعووں کی تائید میں محکم ترین اور طاقتور ترین اسلوحہ ہے جسے ازاد یا جماعت کے مقابل پیش کیا جاتا رہا ہے اور حب ابو ہریرہ کو یہ فکر پنڈ آئی اور انہوں نے اس کی حقیقت اور نتائج کا اندازہ کیا تو مصمم ہوئے کہ اس کام کو اپنے ذریکر اس وسیلے اور اسلحہ کو بنی امیہ کے حق میں بروئے کار لائیں اور انھیں اپنی وصیت کر دہ روایات کے ذریعے حمل پہنچا کر لوگوں کو ان کے مخالفوں کی طرف مالی ہونے سے باز رکھیں اور واضح رہے کہ بنی امیہ کے مخالف حضرت علی علیہ السلام ہی تھے۔ ابو ہریرہ نے اس مقصد کی تائید کے لئے ایک اور اسکیم بھی بنائی اور وہ یہ تھی کہ انہوں نے لوگوں اور خاص طور سے بنی امیہ پر یہ ظاہر کرنا شروع کیا اسکے پیغمبر ﷺ کی روایت کے مطابق میں وہ تمام صحابی یہ فوقيت رکھتے ہیں اور یہ کہ وہ تنہ انسان ہیں جبھیں پیغمبر ﷺ کی طرف سے یہ اعزاز اور یہ امتیاز حاصل ہے اور اس امتیاز کو ابتداء میں انہوں نے اس طرح بیان کیا کہ پیغمبر ﷺ نے ان کے پیڑا ہن میں دو شگاف پیدا کئے جس کے سبب دیگر صحابہ کے برخلاف ان کا حافظت تیز ہو گیا اور تمام احادیث انھیں حفظ ہونے لگیں۔ لہذا وہ احادیث پیغمبر کے لئے بالکل درست اور صحیح مرجح ہیں۔ پھر اس ادعائے ساتھ انہوں نے ایک اور دعویٰ بھی کر دیا کہ انہوں نے پیغمبر اکرم ﷺ سے دو برتن یا دو پیلے (دعا میں) حاصل کئے جس میں سے ایک کو وہ منظر عام پر لاتے ہیں اور پیغمبر ﷺ سے دو برتن یا دو پیلے کے پوشیدہ روز رکھنے والے دوسرے پیلے کو کسی پر ظاہر نہیں کرتے۔ وہ پیالا

اسی طرح ان کے پاس رہتا ہے۔ یہاں تک کہ بالآخر دلچسپ حدیث "مزور" کے ساتھ ختم ہو جاتا ہے۔ واضح ہونا چاہیے کہ اس مسم کے نقشوں کو مرتب کرنے میں جو چیز ابوہریرہ کی معادن بھی وہ یہ بھی کہ اس زمانے میں احادیث پشتہ رجیا کہ ہم کہہ سکتے ہیں) قرآن مجید کی طرح مدون و محفوظ ہنسی تھیں کہ کوئی ان میں کسی بیشی نہ کر سکے ہے اہل جمل و تر ویز پر باب "وضعن" "کھلا ہوا تھا، پھر یہ کہ معادیے کے زمانے میں ان بزرگ صحابیہ کا فقدان بھی ابوہریرہ کو ان کی اسکیم میں مدد کر رہا تھا جن سے انھیں ہر رفت خوف وہ راس تھا۔ خاص طور پر حضرت عمر کا فقدان جنہوں نے ابوہریرہ کو روایت حدیث سے مت کر کے ملک بدر کرنے کی دہکی دی کھتی اور اس جرم میں انھیں تازیات بھی رکائے تھے یہاں تک کہ انہوں نے خود اس بات کی لقرنیع کر دی کہ حضرت عمر کی حیات تک انھیں روایت حدیث کی جرأت ہنسی ہوئی بھی تھی۔

# حدیث بسط شوب

jabir.abbas@yahoo.com

ابو ہریرہ نے ظاہر اس حدیث کو اپنی دفاع کے لئے جعل کیا ہے۔  
کیونکہ جیسا کہ ہم پہلے کہہ جیکے ہیں وہ نقل حدیث میں کثرت کی بیان پر موردا (از) ہے  
جس سے مگر در باطن اخھیس یہ ثابت کرنا تھا کہ نقل حدیث میں اتنی  
قوت حافظہ کو وہ حکمال حاصل ہے جو تمام صحابہ میں اور کسی کو نہیں بخاری

اور دیگر کتب نے ابوہریرہ میسے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: آپ یہ کہتے ہیں کہ ابوہریرہ، پیغمبر ﷺ سے بہت زیادہ حدیث نقل کرتا ہے اور یہ کہ مہاجرین والصارمیں سے کیوں کوئی ابوہریرہ کی طرح نقل حدیث نہیں کرتا اس کا سبب یہ ہے کہ مہاجر بھائیوں کو لین دین اور کاروبار نے مشغول بنار کھاتھا۔ مگر میں اپنے سیٹ کی خاطر ہمیشہ پیغمبر ﷺ کے ساتھ رہتا اور ان کے عناوین میں آپ کے حضور ہوتا۔ اور اگر وہ لوگ کسی بات کو بھول جاتے تو میں اسے یاد رکھ لیا کرتا تھا اسی طرح سے میرے النصار بھائی بھی سرگرم اموال تھے، مگر میں فقراء صفحہ سے ایک مرد فقیر تھا اور جو بات وہ بھول جاتے میں اسے یاد رکھ لیا کرتا تھا اور جس میں پیغمبر اکرم ﷺ نے اپنی حدیث میں فرمایا کہ: جو کوئی میری گفتگو کے دران اپنا حامہ پھیلائے اور اختتام سخن پر اسے سیٹ لے تو میری کبھی ہر دن اپنی باتیں اسے ہمیشہ یاد رہیں گی تو میں نے بھی اپنا حامہ پھیلایا اور اختتام سخن پر اسے سیٹ کر اپنے سیستے سے لے دیا اسی لئے پیغمبر اکرم ﷺ کی گفتگو مجھے یاد رہی۔ ابوہریرہ نے اس حدیث میں کہا ہے کہ خود انہوں نے اپنا حامہ پھیلا یا مگر ذہبی نے انھیں سے ایک حدیث نقل کی ہے جس میں انہوں نے کہا ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے ان کی پشت سے حامہ کونکال کر اپنے اور انکے درمیان بچھایا۔ یہ ہے ذہبیؓ کی حدیث جسے انہوں نے سعد بنت ابی ہند کے ذریعے ابوہریرہ سے نقل کیا ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے ان سے فرمایا: ابوہریرہ تم کیوں اپنے دوستوں کی طرح مجھ سے غنائم کا تقاضا نہیں کرتے؟ میں نے عرض کیا: میں آپ سے وہ باتیں سیکھنا چاہتا ہوں جو خدا

۱- منظع الباری۔ ص۔ ۲۳۱

۲- سیر اسلام البلاع ص۔ ۴۲۹ - ج۔ نم۔

ପାଇଁ କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା

کے بطلان میں بعض باتیں سامنے آتی ہیں، اول: یہ بات اجاتگر کی ہے کہ مہاجرین کو لیں دین اور کاروبار نے مشغول بنارکھا تھا اور اسی طرح انصار مجھی اپنے باغات اور کھنیوں میں سرگرم عمل تھے، کویا درحقیقت انہوں نے مہاجرین والنصار میں سابقین اولین کو مجھی اسی لاحٹی سے ہانکا ہے۔ ابوہریرہ کی یہ گفتگو کیا وقت رکھتی ہے کہ تمہارے مہاجرین کو کاروباری امور نے معروف بنا رکھا تھا۔ جبکہ خداوند عالم ان کے بارے میں ارشاد فرماتا ہے "رَحِيمٌ لِّلْأَنْوَارِ يُعَذِّبُ الظَّالِمِينَ" رتجارخ و لایتھ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ الْخَ" پھر ایسی صورت میں اس گفتگو کی کیا اہمیت ہوگی جو معاصرن دخالفت کتاب خدا ہو۔ دوسرا بات یہ ہے کہ ابوہریرہ کی ایسی کوتی تخفیت تھی کہ وہ رسول خدا ﷺ نے مقدمہ قبولت کے خصوصی اصحاب کی عین موجودگی میں آپ کے حضور شریف اب ہوتے اور جو باتیں انہوں نے فرماؤش کر رکھی ہوں وہ ایسے خارج نہیں کرتے۔ ابوہریرہ اس گفتگو کو بروطی ڈھنائی اور شرم و حیا سے عاری ہو کر بیان کرتے ہیں.....

بھی ہاں وہ ایسے مرق پر یہ بات کہہ رہے ہیں جب حضرت عمرؓ نے حضرت عثمانؓ نے علی علیہ السلام ہیں اور نہ طلحہ و زبیر نے عمارؓ نے بودرا ورنہ ہی ان جیسے دیگر افراد۔ ابوہریرہ دعوی کر رہے ہیں مگر خود اچھی طرح جانتے ہیں کہ لوگ حضرت علی علیہ السلام کے اس مقام و منزلت سے اچھی طرح آگاہ ہیں جو پیغمبر ﷺ سے قربت اور قرابت کے بدب اعفیں حاصل تھی۔ نیز یہ بھی جانتے ہیں کہ پیغمبر کرم ﷺ نے انہیں اپنی آنکھیں مبارک نہیں تربیت دی اور ہر روز ایک ایک کر کے اعفیں اپنے آداب و اخلاق کے نکات سمجھاتے اس کے علاوہ لوگوں کو یہ بھی معلوم ہے کہ حضرت علی علیہ السلام، سرور کائنات کے بعد سب سے زیادہ صاحب فکر و نظر اور آپ کے اسرار و رموز کے حامل اور آپکی حکمتوں کے وارث ہیں..... ایسی صورت میں کیا یہ ممکن ہے کہ علیؓ جیسا ان ان باتوں کو بھول جائے جنھیں ابوہریرہ نے ذہنشیں

کر لیا ہو یا یہ کہ ابو ہریرہ نے جن باتوں کو بیان کیا علی احتجیس مخفی رکھیں۔ ۹  
 سبھائں ہذا بہتان عظیم، علاوہ اذیں ایسے ہمارجیں کی تعداد قلیل مخفی جو لین دین  
 اور کار و باری امور میں مصروف رہتے تھے۔ ایسا فضیلت میں ہمارجیں کے بہترین  
 سخنے ابوذر، مقدار اور عمر حبیی ہستیاں بھتیں پھر ایک بات یہ بھی قابل عنزہ ہے  
 کہ "صفہ" میں بیٹھنے والے ابو ہریرہ کے ستر سماحتیوں میں سے جن کی توصیف میں  
 انہوں نے کہا ہے کہ ان میں سے کسی کے پاس پہنچنے کے لئے ڈھنگ کے کپڑے تک نہ تھے  
 بلکہ وہ اپنے اطراف ایک بوسیدہ سی چادر لپیٹ کر کے گردن سے گردھے دیا کرتے  
 تھے اس آخری وصفت تک جو انہوں نے بیان کی ہے کیوں کسی نے ان کی طرح  
 احادیث گوئی کو اپنا شمار نہیں بنایا اور اس طبع ر زیادہ روی سے کام  
 نہیں یا؟ اور یہی صورت انصار کی بھی تھی کہ جس طرح ابو ہریرہ نے پرچار کیا  
 ہے وہ تمام کے تمام جمع اموال اور دینی امور میں سرگرم عمل تھے جن کی بہترین  
 مثال زہد میں سلمان فارسی ہیں جن کے بارے میں پیغمبر ﷺ کے ساتھ مذکور  
 کا ارشاد گرامی ہے کہ سلمان ہم اہلبیت سے ہیں۔ اور جن کے بارے میں حضرت،  
 عائشہؓ فرماتی ہیں: سلمانؓ راتوں کو پیغمبر ﷺ کے ساتھ مجاہد کے ساتھ مجاہد  
 کرتے اور دیر تک ایک درسرے کے ساتھ محو گفتگو رہتے۔ حضرت علی علیہ السلام  
 کا کہنا ہے کہ "سلمان فارسی بقان حکیم کی مانند تھے، انہوں نے علوم اولین و  
 آخرین کو حاصل کیا۔ وہ ایسا سمندر تھے جو کبھی خشک نہیں ہوتا۔ اسی طرح  
 سب لوگ جانتے تھے کہ ابوالیوب انصاریؓ کا مال دنیا سے اس محض پر بھی کھے علاوہ  
 کچھ نہیں رکھتے تھے جس سے وہ اپنی گذر اوقات کر سکیں اور وہ بھی استرح کر ان کی  
 طرز میشت حصول علم اور منزل عمل کچھی ان کے حاضر نہ ہوئی اور اسی طرح ابوالیوب

۱۔ ملاحظہ و متر مائیے کتاب الاستیعاب تاییعت حافظہ مزرب ابن عبد السبیر

ص ۷۲۵ - ج ۲ - ترجمہ سلمان۔

خدوی اور ابو فضال الفزاری اور اخھیں جیسے دیگر اکابرین و علماء الفزار  
رضنی اللہ عنہم۔ ان باتوں کے علاوہ پیغمبر اکرم ﷺ کی زندگی درہم برہم ہمیں بھتی بلکہ آپ کے روز و شب مرتب اور اس کی ہر گھٹا ہی باقتصانی حکمت کسی نہ کسی کام کے لئے مخصوص بھتی۔ اس رو سے جو گھٹا ہی آپ تے اصحاب پنڈ کی تقدیم و تربیت کے لئے مخصوص کر رکھی بھتی یقیناً آپ اسے اس وقت سے بدلا نہیں کرتے تھے جو کار و بار اور لین دین کی گھٹا بھتی اور جس وقت لوگ اپنے باغات اور رکھیتوں میں مصروف عمل ہوتے اسی طرح مہاجرین و انصار بھی بھی تیکم کے وقت یقیناً غیر حاضر نہیں ہوا کرتے تھے بلکہ وہ حصول علم میں افسانہ تراشوں کی دروغ پافیوں سے کہیں زیادہ حریص تھے۔

دوسری بات یہ ہے کہ اگر ابو ہریرہ کی بھی ہوتی یہ بات صحیح مان لی جائے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے اپنے اصحاب سے فرمایا۔ "جو کوئی میری گفتگو کے دوران اپنا جامہ یا اپنی چادر پھیلائے ..... آخر حدیث تک تو بلا شہم صحابہ کو اس امر پر ایک دوسرے سے سبقت لے جانا چاہیے تھا۔ کیوں کہ یہ ایک الیٰ فضیلت بھتی جو بہت کم لوگوں کو نصیب ہوتی ہے اس لئے کہ علم کو مال کے ذریعہ نہیں خریدا جاسکتا بھر دیگر صحابہ نے کیونکہ اس سے روکر دانی کی اور اسکے عقلی فوائد سے ناممکن دھرم بیٹھے۔

تیسرا یہ کہ اگر ابو ہریرہ کی یہ گفتگو صحیح بھتی تو اصحاب کو علم و فضل سے اپنی اس محرومی پر یقیناً اخبار انسوس کرنا چاہیے تھا کہ آخر یوں اہلوں نے اپنا جامہ پیغمبر کے آگے نہیں پھیلایا اور اپنی اس سہل انگاری اور کوتاهی پر ایک دوسرے کو ملامت کرتے اور اس امر پر سخت غبطہ کھاتے کہ تنہابو ہریرہ نے کیوں اس راہ میں کامیابی حاصل کی ہے۔ باوجود اس کے کہ ان کے پاس پہنچنے کے لئے صرف ایک ہی جامد تھا اور دیگر تمام اصحاب ان سے زیادہ باراں کھٹے تھے مگر چونکہ اس مسم کی کوئی بات کسی صحابی کی طرف سے نہیں ہوتی اس لئے



کے نئے کہا۔ اور دوسری روایت کے مطابق یہ گفتگو فقط پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ابوہریرہ کے درمیان عمل میں آئی اور اس کی ایجاد ابوہریرہ نے کی اور آپ سے اپنی فراموشی کا گلہ کیا۔ تیزی کے پہلی روایت کے مفاد سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ عدم فراموشی کا ملتی تھا اسی گفتگو پر مختصر ہے۔ کیوں کہ وہ کہتے ہیں کہ میں نے اس گفتگو سے کسی بات کو بتیں بھالا یا۔ اور دوسری روایت یہ بتاتی ہے کہ عدم نیان کو عمریت حاصل ہے اور ابوہریرہ نے حدیث یا عین حدیث سے کسی چیز کو نہیں بھالا یا ہے کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ میں نے پھر کسی شے کو فراموش نہیں کیا اس سے میں شارحیں صحیح بخاری ایک دوسرے سے الجھے اور آپ سے باہر ہو گئے ہیں۔ واضح ہونا چاہیے کہ مسلم نے اسی حدیث کو نقل کرتے ہوئے کہا ہے۔ پہلی روایت کے مطابق ابوہریرہ کی گفتگو کا مطلب یہ ہے کہ میں نے عمریت کے ساتھ آنحضرت ﷺ سے سی بڑی کسی بات کو فراموش نہیں کیا اور دوسری روایت کے مطابق انہی مراد یہ ہے کہ انہوں نے خصوصیت کے ساتھ اس روایت میں سے کسی بات کو فراموش نہیں کیا اس سے بعد علام شرف الدین نے ابوہریرہ کی دیگر ناقابل یقین اور عجیب و غریب احادیث کا تذکرہ کیا ہے جن میں سے ایک وہی حدیث ہے جسے ابوحنیم نے ابوہریرہ سے نقل کیا ہے اور کہا ہے: پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا: ابوہریرہ تم کیوں اپنے دوستوں کی طرح مجھ سے غلام کا لفاظ نہیں کرتے۔ میں نے کہتا ہے

- ۱۔ حاجت تمذی اور علیہ ابوحنیم میں اس گفتگو کی تصریح ان الفاظ میں کی گئی ہے کہ: ”کوئی شخص ایسا نہیں کر جو بائیں خدا نے اس پر واجب کی ہیں اسے نفع دو نظرستے، یاد رکھے یا پھر کسی کو نعتیم رہے مگر یہ کہ وہ داخل بیشت ہو گا۔“
- ۲۔ گویا ابوہریرہ یہ تمام اصحاب کے برخلاف ایسی عفت و قناعت کے دار است جس کے سب کبھی مال غنیمت کا دم نہیں عہر تھے۔

”جو کوچھِ اللہ تعالیٰ نے آپکو تعلیم فرمایا ہے۔ میں ان چیزوں کا اپسے طلبگار ہوں“ اس کے بعد کہتے ہیں کہ میں نے اپنی پوشاک کو جس کا تذکرہ دوسری حدیث میں اس طرح کیا ہے کہ : ”بجز اس کے میرے پاس اور کوئی پوشاک نہ تھی۔ پشت پر سے اتارا اور اسے اپنے اور پیغمبر اکرم ﷺ کے درمیان بچھایا اس طرح کہ اس پر نیکی ہوئی جوں مجھے صفات نظر آ رہی تھی اور پیغمبر اکرم ﷺ کے حدیث بیان کرتے رہے ہیں تک کہ آپ کی گفتگو حدیث کی میں تھی۔ اس موقع پر آپ نے فرمایا : ابو ہریرہؓ اپنا حمامہ سمیٹ لو۔ پھر میری یہ حالت ہوئی کہ میں نے آپ کی حدیث کے کسی حرف کو نہیں بھلایا علامہ شرف الدین اس مقام پر فرماتے ہیں : ابو ہریرہؓ کی اس گفتگو سے کہ میں نے اپنی اس تہبا پوشاک کو جس کے بغیر جسم ڈھانکنے کا اور کوئی وسیلہ نہ تھا بچھایا یہ ظاہر ہوتا ہے کہ اسوقت ان کی سترگاہ عنایاں تھی۔ یہی وجہ ہے کہ قسطنطیانی اور ذکریہ الانصاری نے ابو ہریرہؓ کی اسی بات کی یوں تادیل کی ہے کہ انہوں نے اپنے جامے کے ایک حصے کو بچھایا کہ ان کی سترگاہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے مشکوت نہ ہو۔ مگر درحقیقت یہ داستان یا زیگروں کی داستانوں کے مشابہ ہے اور ان کی یادہ سر ایسوں سے کچھ مختلف نہیں۔ حال ہے کہ اسے پیغمبر اکرم

۱۔ سیرہ علام النبلاء۔ ص ۲۹۲ - ج ۲

۲۔ اس حدیث کو سجاوی کے باب مزارعہ میں ملاحظہ فرمائیے۔ یہ حدیث اس طرح ہے کہ : ”میں ایک مرد سکین متعا اور اپنا پیٹ بھرنے کے لئے میں نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ہمراہ اختیار کی تھی۔ ایک دن سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : جو کوئی میرے اختتام سخن تک اپنا حمامہ پھیلائے اور پھر اسے سمیٹ کر اپنے میسے سے قریب کر لے تو وہ میری گفتگو کو کبھی فراموش نہیں کرے گا۔ میں نے بھی اپنے اس تہبا حمامہ کو جس کے علاوہ میرے جسم پر اور کوئی پوشاک نہ تھی پھیلایا، الی آخر“ (فتح الباری۔ ص ۲۲ - ج ۵)

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کے مجازات میں شامل کیا جائے یا یہ کہ صاحبان ہوش و خرد  
بادر کریں کہ اس فتنہ کی گفتگو پیغمبر اکرم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سے نسبت دی  
جا سکتی ہے کیونکہ آخرت صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کے مجازات نے حقائق کی روشنی  
میں خود صاحبان فکر و نظر کو مبہوت بنارکھا ہے اور اپنی پسندیدہ اسلوب اور  
معتدل روشن کے ساتھ اس روئے ارضن کے سرکش ان اتوں کا سرخم کر دیا ہے  
اس کے علاوہ جو کوئی جیس پہلو سے اس حدیث کو پڑھے گا۔ اسے معلوم ہو گا کہ اسے  
الفاظ ہر حاظ سے مختلف ہیں اور ان کا ایک دوسرے کے ساتھ کوئی توانق  
نہیں ہے اور یہ آپس میں کسی طرح بھی ایک دوسرے سے آشنا نہیں ہیں۔ ایسی  
صورت میں اس حدیث کو تبلیغ کرنے کے علاوہ اور کوئی چارہ کا رہنہیں۔

# ابوہریرہ کے حافظے کی کمزوری

jabir.abbas@yahoo.com

قبل اس کے کہ ہم ابوہریرہ کی داستان کے دوسرے حصے کو بیان کریں چنان  
سطریں ان کے حافظے کے باقی میں بھی لکھتا چاہتے ہیں کیونکہ ہمارے موصوع بحث  
سے اس کا بھی خاص تعلق ہے۔ ابوہریرہ نے جیسا کہ ہم کہہ چکے ہیں اپنے آپ کو  
کمزور حافظ کا شکار بتایا ہے اور اقرار کیا ہے کہ ان کا حافظان کی سی ہوئی  
باوقل کے تحفظ پر قادر نہ تھا اور پھر اس کے بعد جیسا کہ ہماج اچھا ہے۔ انہوں نے

یہ بات آشکار کی کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے ان کے جلے میں دو شگاف لگائے اور اس کے بعد سے سنی ہوئی ہر بات اخھیں یاد رہنے لگی۔ مگر درحقیقت یہ تمام باتیں صرف اس نے تھیں کہ وہ اپنی کثرت روایت کرنے کوئی جواز پیدا کریں اور اس طرح اپنے مردیات کی صحت کو لوگوں کے ذہن فرشین کرائیں۔ اب ابو ہریرہ کے حافظے کے سلسلے میں ایک بیان پیش کیا جاتا ہے مسلم نے اعرج سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا میں نے ابو ہریرہ کو یہ کہتے ہوئے سنا: آپ یہ کہتے ہیں کہ ابو ہریرہ پیغمبر اکرم ﷺ سے بھی زیادہ حدیث شیں نقل کرتا ہے۔ خدا کی قسم میں ایک مرد غیر عطا اور اپنا پیٹ بھرنے کے لئے ہمیشہ پیغمبر اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر رہا کرتا تھا مگر اس کے عکس مہاجرین لین دین اور کار و بار میں مشغول رہا کرتے تھے اور یہی حال انصار کا تھا کہ سختی باڑی اور باغات نے اخھیں مصروف بنار کھا تھا۔ یہی وجہ تھی کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا: جو کوئی اپنا جامہ بچتا ہے... آخر حدیث یہ اس کے بعد سلم کہتے ہیں: مالک نے اس حدیث کو ابو ہریرہ کے آخری کلام تک نقل کیا ہے اور پیغمبر اکرم ﷺ کے سلسلے میں پہنچ کر: جو کوئی اپنا جامہ بچتا ہے، اس کو ترک کر دیا ہے۔ اُخ اور اس کی بسب یہ ہے کہ جو کوئی اسی حدیث کو پڑھ کر اس کے الفاظ و معانی پر تذیر کریگا۔ اسے معلوم ہو جائے کہ اس میں کس قدر اشتفتگی اور الجھاؤ ہے۔ اس کے علاوہ بد سختی سے اسی قوت حافظت نے جس کے سبب وہ تمام صحابہ میں بلکہ تمام افراد بشر کے درمیان مقاز تھے انکو کسی جگہ دھوکہ دیا جس کے نتیجے میں پیغمبر اکرم ﷺ کے سامنے بچا کر سیطہ جانے والا ان کا فضیلت بھرا جامدہ تار تار ہو گیا اور نیچے کچے علوم و اسرار جو اس میں رہ گئے تھے وہ بھی گر کر صاف ہو گئے۔ اس بارے میں بے شمار مثالیں موجود ہیں مگر ہم یہاں صرف دو مثالوں کو بیان کر کے اسی پر اتفاقاً کرتے ہیں پہلی یہ کہ جبم ابو ہریرہ نے یہ روایت نقل کی کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا اگر تم میں سے

ہر شخص کا سر و جو دیپ اور خون سے بھر جائے بہتر ہے اس سے کو شر سے پُر  
 ہو تو حضرت عائشہؓ نے فرمایا۔ ابو ہریرہؓ کو حدیث پوری طرح یاد نہیں پیغیر اکرم  
<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نے فرمایا اگر تم میں ہر شخص کا سر و جو دیپ اور  
 خون سے بھر جائے بہتر ہے اس سے کو ایسے شر سے پُر ہو جس کے ذریعے کسی  
 کی ہجوم کی جائے۔ دوسرا قضیہ ذوالیدین کا ہے جسے بخاری نے ابو ہریرہؓ سے لفظ  
 کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ پیغمبر اکرم <sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نماز نہر یا عصر کو بجالا  
 رہے تھے کہ دوسری رکعت میں آپ نے سلام پھیلا۔ اس وقت ذوالیدین نے آپ  
 سے عرض کی یا رسول اللہ کی نماز کی رکعتیں کم ہو گئیں ہیں۔ ؟ پیغمبر اکرم  
<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نے (صحابہ سے مخاطب ہو کر) پوچھا : کیا ذوالیدین  
 ٹھیک کہہ رہے ہیں ؟ صحابہ نے عرض کی ہاں یا رسول اللہ : اس وقت آپ نے  
 دوسری دو رکعتیں پڑھ کر سجدہ ادا فرمایا۔ یہ واقعہ بخاری کی روایت میں اس طرح  
 ہے کہ : وہ نماز نہر تھی یا نماز عصر میکن فانی کی روایت اس امر پر گواہ  
 ہے کہ ترمذی ابو ہریرہؓ کی جاہل سے ہے اور اس کا نفس مصنون یہ ہے کہ پیغمبر اکرم  
<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> مزب و عثار کی نمازوں میں سے کوئی نمازا دا کر رہے  
 تھے جو مجھے اچھی طرح یاد نہیں۔ اور تجھ بس بات پر ہے کہ جن لوگوں کے نزدیک  
 ابو ہریرہؓ کی شخصیت موثر ہے اور وہ ان کے بارے میں سہو دنیاں کو جائز  
 نہیں سمجھتے انھیں اس بات کی قطعاً پر دواہ نہیں کہ وہ اسے (یعنی سہو دنیاں کم)  
 پیغمبر اکرم <sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> سے نسبت دیں جس طرح بخاری نے حضرت  
 عائشہؓ سے روایت کی ہے کہ پیغمبر اکرم <sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نے ایک شخص کو  
 مسجد میں تلاوت قرآن کرتے ہوئے کہتا اور اس کے بعد فرمایا خدا رحمت کرے اس  
 پر کہ اسے فلاں سورہ اور فلاں سورہ فلاں آیت اور فلاں آیت کو جسے میں چھوڑ جایا کرتا تھا

مجھے یاد دلایا۔ اور نیز یہ کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا۔ میں بھی  
مہماں طرح بشر ہوں اور مجھ سے بھی بھول جو جایا کرنی ہے۔ لہذا جب میں کسی  
بات کو بھول جاؤں مجھے یاد دلایا کرو۔ قابل ذکر بات یہ ہے کہ ابن مسعود کی  
پیغمبر اکرم ﷺ سے متلقی یہ حدیث کہ "میں بھی مہماں طرح  
کا ایک بشر ہوں اور مہماں طرح مجھے بھی نیان و فراموشی لاحق ہوتی ہے" ان  
نوگوں کے نئے جدت ہے جو پیغمبر اکرم ﷺ سے فراموشی کے نئے فراموشی  
کو جائز سمجھتے ہیں اور ظاہر ہے کہ یہ جواز نیان بقول اس گردہ کے آپ کی  
عام گفتگو سے متلقی ہے جو خداوند عالم کے دستور و پیام سے ہٹ کر ہوا اور  
اگر پیغمبر اکرم ﷺ کی کوئی گفتگو خداوند عالم کی جانب سے  
دستور و پیام کی صورت رکھتی ہو تو جب بھی دو شرطوں سے آپ کے باسے میں  
نیان و فراموشی جائز ہے۔ پہلے یہ کہ فراموشی تبلیغ کے بعد آپ پر عارض ہو دسرے  
یہ کہ آپ کی بھول دوام پیدا نہ کرے اس طرح کہ یا خود اخفیں بھولی ہوئی بات یاد  
اجائے یا پھر کوئی دوسرا آپ کو متذکر کرے۔ ان تمام باتوں سے صرف نظر جس طرح  
ابو حصیرہ ا پنے آپ کو سمجھتے ہیں کہ وہ ایک نہایت ذہین اور  
ہوشیار ادمی تھے اور اس کے ساتھ ہی ایک قوی حافظ کے مالک بھی تھے جس  
کے سب اخفیں ہر بات یاد رہتی تھی اور کوئی لفظ ان کے ذہن سے نہیں اترتا تھا  
تو پھر کیوں اخفیں نے اتنی فراغت اور طول عمری کے ساتھ قرآن کریم کو حفظ  
نہیں کیا جبکہ وہ خود کہتے ہیں کہ قرآن کریم کو بہت سے مردوں اور بعض عورتوں  
نے بھی حفظ کر لیا تھا جن میں ام ورقہؓ بھی شامل تھیں جو عبد الدین الحارث  
صحابی کی بیٹی تھیں جنہیں پیغمبر اکرم ﷺ کے شہیدہ "شہیدہ" کے

۱۔ شیخ البیانی۔ ص ۳۰۲۔ ج ۵ ادرس ۷۰۔ ج ۹

۲۔ امام در قم حضرت عالیہ رضی اللہ عنہ کی شاگرد تھیں۔

نام سے پکارتے تھے، بچریہ کے اہنوں نے لکھا پڑھتا کیوں نہیں سیکھا اور اسی میں خوش رہے کہ ناخوازدہ بکھلائے جائیں۔ ہاں شاداً لکھنے پڑھنے پر عدم تو اپنی ابوہریرہ کے نزدیک جلد صفاتِ حمال سے محسوب ہوتی تھی تیرزیہ کہ اگر ابوہریرہ اس مقام اور اس پایہ (یعنی عدم نیان) تک پہنچے ہوئے تھے جس پر ان سے پہلے اور ان کے بعد کوئی اور لیشر نہیں پہنچ سکتا تو بلاشک شہر اس بات کی دھوم پچ جاتی اور ہر طرف ان کا شہر ہوتا اور وہ ایک ایسی یونیفرسٹی نے نظر شخصیت ہوتے کہ تمام مسلمان خاص طور پر حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کے زمانے میں جو حق درج حق ان سے درج کرتے اور خاص طور پر طولِ عصوبِ اسلام میں وہ ایک رفیع و اعلیٰ مقام کے دادا ہوتے اور بچر صحابہ کے درمیان ان کی ہوتی بیان کردہ ہر روایت کمال اطہیناں کے ساتھ قبول کری جاتی اور یہ وثوق و اطہیناں بیان کردہ ہر روایت کمال اطہیناں کے ساتھ قبول کری جاتی اور یہ وثوق و اطہیناں صحابہ اور تابعین سے یکر آج تک اور بچر قیامت تک اسی طرح برقرار رہتا اور انکی نام روایات دیگر صحابہ کی روایات کے برخلاف لفظ و معانی میں متواتر ہوتیں جہاں تشك و تردید اس میں خنز انداز ہوتا اور نہ طعن و دگمان بخفریہ کہ وثوق و اطہیناں کے اعتبار سے وہ قرآن کریم کے بعد دوسرے درجہ پر ہوتی مگر حقیقت امر اس کے برخلاف لکھا کیوں نہ تو پیغمبر کرم ﷺ کے ساتھ حضرت عمر کا میزان و ثقہ اس قدر کم اور تہی خلفاء راشدین کے عہد میں ان کی کوئی شان و منزلت تھی اور جیسا کہ ہم کہہ سکے ہیں، ابوہریرہ کے ساتھ حضرت عمر کا میزان و ثقہ اس قدر کم اور ناقابل بیان تھا کہ اہنوں نے سختی کے ساتھ ان کی روایت پر پابندی لگادی تھی اور جب ابوہریرہ نے حکم عدولی کی اور روایت کرنے سے باز نہیں آئے تو حضرت عمرؓ تھیں تازیا نے لگائے اور دہمکی دی کہ اگر اب بھی وہ اپنی

حرکتوں سے باز نہ آئے تو انھیں والپس اپنی سر زمین پر بصحیح دیا جائے گا۔ اگر ابو ہریرہ اپنے حامیوں اور طرفداروں کی رو سے مورد وثوق و اطمینان تھے تو حضرت عمر انھیں نقل روایت پر سامنہ کرتے جس کے نتیجے میں ابو ہریرہ حضرت عمر اور دیگر صحابہ کے نزدیک پیغمبر اکرم ﷺ سے نقل روایت کرنے والے سب سے زیادہ سچے اور موثق ترین اشان ہوتے مگر اس کے عکس جس طرح پہلے کہا جا چکا ہے نہ صرف یہ کہ صحابہ نے ان کی تو شیئت نہیں کی بلکہ انھیں متهم کرنا کرنا کی تکذیب بھی کی اور بالآخر ابو ہریرہ اسلام کے روایات حدیث میں پہلے متهم رادی قرار پائے۔

## حدیث وعائین

jabir.abbas@yahoo.com

جب ابو ہریرہ نے اپنی داستان کے پہلے حصے کو ختم کیا اور روایت "بسط ثوب" کو لوگوں میں تردیج دے کر منوایا تو اپنے تینیں یہ سوچنے لگے کہ اس رواست کی تحریکم و تایید کے لئے ہمیں ایک اور روایت کی بھی ضرورت ہے۔ اس لئے انہوں نے اپنی داستان میں ایک اور باب کا اضافہ کیا اور حدیث دعائیں" کے نام سے ایک اور روایت گھر کر لوگوں کے سامنے پیش کی تاکہ اس طرح وہ انہیں

یہ سمجھا سکیں کہ پیغمبر اکرم ﷺ کے نزدیک ان کا کیا رتبہ تھا۔ اور آپ کس طرح ان کے ساتھ عورت و تو قیر سے پیش آتے اور اپنے الطاف و اکرام سے اخیں لے اڑ کر کس طرح ان کی حمایت کیا کرتے تھے تیرز جب آپ نے انکو اس نفعیہ قدوسی و بنوی کے ذریعے تمام صحابہ کے درمیان ممتاز بنا کر ان کے مقام و مرتبہ کو بدل دیا تو پھر اس بات پر آنکادہ ہوئے کہ ابو ہریرہ کو اپنی تمام احادیث پر محیط بنادریں تاکہ اس طرح وہ ان امور میں گنجیدہ اسرار ہیں جائیں۔ جھپٹیں پیغمبر اکرم ﷺ دوسروں سے پہنچاں رکھتے تھے۔ اس نے آپ نے اپنے اسرار و احادیث کو ابو ہریرہ کے حوالہ کیا تاکہ وہ اسے اپنے برتن (اوعلہ) میں رکھیں اور اس کے ساتھ اخیں اس بات کا اختیار بھی دیا کہ وہ اپنی مرصنی کے مطابق اخیں لوگوں کے سامنے ظاہر کریں یا ان سے چھپائے رہیں اسکے بعد ابو ہریرہ نے اس چھپائے جلتے دلے سربستہ راز کی اہمیت کو بڑھانے کرنے والے اس بات کا مزید اضافہ کیا کہ: اگر اس برتن سے میں نے کسی بات کو ظاہر کر دیا تو میری گردن کوٹ جلتے گی۔ ظاہر ہے کہ ابو ہریرہ نے یہ بات ایک تو اس نے کہی کہ اپنے مقام و منزّلۃ کو صحابہ کے درمیان بلنے کریں اور دوسرے یہ کہ اسے ایک دشمناک اسلحہ بنا کر لوگوں میں خوف و ہراس پیدا کریں تاکہ ایک طرف لوگ ان سے خالقہ رہیں اور دوسری طرف ان سے ہر ایک کی امیدیں بھی واپس ہوں جس کے نتیجے میں تمام افراد ان کی طرف متوجہ ہوں اور ہر فرد ان کی شخصیت پر فرقہ نظر آئے۔ قدرتی بات ہے کہ لوگ ہمیشہ ڈھنکی چھپنی پالتوں کو چانسے کئے دلدادہ رہتے ہیں اور ان کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ جس چیز کو ان سے چھپایا جا رہا ہے اس کا کھونج رکھا جیس۔ اس نے ہم مقدمہ متاذ اپنی دعیہ کی روایت کر دہ دو روایتیں اس امید پر نقل کرتے ہیں کہ شاید یہ دو روایتیں اس "دعا" کے پوشیدہ راز کو سمجھنے میں کسی حد تک ہماری مدد کر سکیں۔ ابن مسیب (زاد ابو ہریرہ) سے روایت ہے کہ ابو ہریرہ کی عادت تھی کہ جب تک

معاویہ اخیس کچھ دیتا ان کی زبان خاموش رہتی اور جہاں اس کا باختہ رک جاتا ہے بھر بستنے لگتے۔ اس کے علاوہ محمد بن زیاد ناقل ہیں کہ: مجھی ایسا ہوتا کہ معاویہ ابوہریرہ کو مدیتے بھیجا (یعنی اخیس حاکم مدیتہ بنانا) اور جب ان سے پرسہم ہوتا تو مروان کو ان کی جگہ بھیج کر ابوہریرہ کو ممزول کر دیتا۔ غالباً معاویہ کی دادو دہش کے موقع پر ابوہریرہ کے سکوت سے مراویہ ہے کہ وہ ان روایات کو نظر نہ کریں جنھیں معاویہ پسند نہیں کرتا۔ مثال کے طور پر یہ روایت ہے بخاری نے ذمہ بھی امیہ میں ان سے نقل کیا ہے اور کہا ہے: میری امت قریش کے چتنہ جو اوز کے ہاتھوں ہلاک ہو جائے گی۔ ابن حجر نے اس کی شرح میں لکھا ہے کہ یہ روایت معاویہ کے زمانے میں نقل ہوئی اور اسی روایت کو عمر بن یحییٰ بن سعید الامدی نے اپنے حد سے نقل کیا کہ انہوں نے کہا: میں، مروان اور ابوہریرہ ایک جگہ جس تھے کہ ہم نے ابوہریرہ کو یہ کہتے ہوئے سننا کہ میں نے بغیر صادق سے سنتا ہے کہ: میری امت کی هلاکت جوانان قریش کے ہاتھوں ہوگی مروان نے پوچھا، جوانان قریش ہ؟ ابوہریرہ نے کہا چاہیے ہے اور ایک کا نام لے لوں بھی فلاں اور بھی فلاں۔ اور معاویہ کے باختہ روک لیتے پر ابوہریرہ کی گفتگویں بھی کہ وہ ایسے روایات نقل کرنے لگتے تھے جس میں حضرت علی علیہ السلام اور آپ کے فرزنان گرامی کی مدح ساری ہوتی۔ اسی حدیث کے مانند ہے احمد نے ابوہریرہ سے نقل کیا ہے اور جس کی نفس یہ ہے:- سیرہ اکرم صلی اللہ علیہ الرحمٰن تھے حضرت علی ہاشمین اور جناب فاطمہ علیہم السلام کی جانب دیکھ کر فرش ما یا جو تم لوگوں سے رہے گا میں اس کے ساتھ پر سیرہ پیکار ہوں اور جو تم سے صلح

۱- اعلام النبلاء- ص ۳۲۲ - ح ۲ - تذکرہ الحفاظ - ص ۳۷ =

البدایہ والنہایہ - ص ۱۱۲ - ح ۸ -

۲- سیر اعلام النبلاء- ص ۳۲۱ - ح ۲

کرے گا میں بھی اس کے ساتھ منزل صالح پر ہوں۔ اس حدیث کی نص زید بن ارقم کی روایت کے مطابق جسے ترمذی نے نقل کیا ہے اور جسے کتاب الصابر میں ابن حجر نے ترجیح "زہراء" کے ذیل میں لکھا ہے اس طرح ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے حضرت علی و فاطمہ و حسن و حسین علیہم السلام کے اسماء کو اپنے نامے کر فرمایا: جوان سے رڑے گا میں بھی اسکے ساتھ بہ سر پیکار ہوں اور جوان کے ساتھ دستی اور صالح و صفائی سے پیش آئے گا میں بھی اس کے ساتھ اسی موقعت میں ہوں اسی طرح ابن حیان نے اس حدیث کو اپنی صحیح میں اور حاکم نے اپنی مستدرک میں نقل کیا ہے۔ علاوه انیں مذکورہ حدیث کے مانند اور بھی بہت سی احادیث موجود ہیں اور ظاہر ہے کہ اس قسم کی احادیث معاویہ اور اس کے خاندان والوں کو غضبناک بناتی تھیں اسی وجہ سے وہ ہمیشہ اس کو شتش میں تھا کہ ابو ہریرہ کو راضی اور خوش رکھ کر ان کامیتہ بند کر دیا جائے اس بات کو ابو ہریرہ نے پر کھ لیا تھا اور جب کبھی معاویہ عطا و بخشش میں عقدت سے کام لیتا تو وہ ایسے بیانات پھر جاری کر دیتے جس سے معاویہ غصہ میں آجائے اور عطا و بخشش کے دروازے پھران پکھل جائیں یا پھر حکومت کے عنوان سے وہ دوبارہ مدینہ کو صحیح دیئے جائیں۔

اب ہم حدیث دعائیں کی طرف آتے ہیں۔ بخاری نے ابو ہریرہ سے روایت کی ہے کہ: میں نے رسول خدا ﷺ سے حدیث کے "دُوْظَرَت" محفوظ کئے جس میں سے ایک کو نشر کر کے میں نے آشکار کیا میکن اگر دوسرا کے کاظماً کر دو تو میری گردن کٹ جائے گی۔ نیزان کا کہنا ہے کہ جن

۱۔ اسی طرح حاکم نے اپنی مستدرک میں اور طرافی نے الکبیر میں استاد کیا تھا  
۲۔ ابو ہریرہ سے اس حدیث کو نقل کیا ہے۔

باتوں کا مجھے علم ہے اگر میں اچھیں ظاہر کر دوں تو لوگ مجھے ایسٹیں مارنے لگیں گے اور کہیں گے ابوہریرہ دیوانہ ہو گیا ہے۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ: جو کچھ میرے وجود میں پہنچا ہے اگر میں اس کو ظاہر کر دوں تو لوگ میری طرف مینگنیاں اچھائے لگیں گے۔ اور تیزیر یہ بھی اچھیں کی روایت ہے کہ لوگ کہتے ہیں ابوہریرہ تم بہت حدیثیں بیان کرتے ہو متم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے، اگر میں رسول اکرم ﷺ سے سنی ہوئی تمام باتوں کو بیان کر دوں تو تم لوگ میری طرف یہ چینیں لگو گے اور پھر مجده سے رو بروز ہو گے۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ ابوہریرہ نے فقط دو برتوں پر اکتفا نہیں کی بلکہ دوسری مرتبہ یہ کہا: میں نے رسول مقبول سے پاس "چرمی تویرے" حاصل کئے جس میں سے دو کو میں نے باہر نکالا اور اگر تیرے کو ظاہر کرتا تو تم لوگ مجھے سنگار کر دیتے اس کے بعد بھی انہوں نے قناعت سے کام نہیں لیا اور کہا دہ ایک ایسی پراسرار تھیں کے حامل ہیں جس سے سولے ان کے اور کوئی واقعہ نہیں۔ ابن مکحول ہائل ہیں کہ انہوں نے کہا یہی بے شمار تھیں ان کے پاس موجود ہیں جسے انہوں نے کھولا نہیں۔ ان مطابق پر نظر رکھتے ہوئے ہمیں یہ دیکھا جا ہے کہ آخر ابوہریرہ تھے کون؟ اور ان کی شخصیت کیا تھی جنہیں پیغمبر اکرم ﷺ نے ان اسرار درموز سے آگاہ کیا جو خود ان کے اپنے مختصات سے بھیں اور جن کو انہوں نے اولیاء، اصفیاء اور قریب ترین اشخاص سے بھی چھپائے

۱- ان تین خبروں کو ابن سعد نے ترجیح طبقات میں نقل کیا ہے۔

۲- کتاب الحلیہ - ص ۷۱

رکھتے، ابوہریرہ کو دوسروں پر فضیلت کے اعتبار سے ایسا کوئی امتیاز حاصل نہیں تھا جس کے سبب پیغمبر اکرم ﷺ اپنے اپنے سے اتنا قریب کر لیتے اور آپ کی وفات کے بعد بھی صحابہ کے کسی طبقے میں ان کا شمار نہیں ہوتا تھا۔ کیوں کہ تو وہ سالیقین اولین میں تھے نہ مہاجرین والفضلار میں، تھے عقبیہ اولی دوم میں، نہ عرفاء میں، نہ زماں جاہلیت اور آغاز اسلام کے بزرگوں میں، نہ ان ہستیوں میں جو پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم میں دفاع کیا کرتے تھے اور نہ ہی عہد پیغمبر و خلفاء کے مفتیوں میں بلکہ وہ فتنہ کبریٰ کے بعد ایکسر نے والوں میں سے تھے۔ پھر نہ تو وہ حافظ و قاری قرآن تھے اور نہ ہی ان کی فضیلت کے برابر میں پیغمبر اکرم ﷺ کی طرف سے

۱۔ اس سلسلے میں ہماری کتاب "اصنواں" علی السنت المحمدیہ "، میں صحیفہ علی سے مراجعہ فرمائی۔

۲۔ صحابہ کو فضیلت کی بنیاد پر بارہ درجوں میں تقسیم کی گیا ہے اور ہم نے ابوہریرہ کو ان درجات میں سے کسی درجہ پر نہیں پایا۔ ۱۔ قدماء سالیقین جو مکہ میں ایمان لائے۔ ۲۔ اصحاب دارالتدود۔ ۳۔ مہاجرین حبشه۔ ۴۔ اصحاب عقیہ اولی۔ ۵۔ اصحاب عقبہ دوم۔ ۶۔ مدینے وارد ہونے سے قبل قبۃ ایسیں پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے حضور پہنچنے والے مہاجرین۔ ۷۔ اہل بدر۔ ۸۔ بد رحمہ مسیبیہ کے درمیانی و قفقہ کے مہاجرین۔ ۹۔ اہل بیت رضوان۔ ۱۰۔ وہ حضرات جنہوں نے حدیبیہ اور فتح مکہ کے درمیان ہجرت اختیار کی۔ ۱۱۔ فتح مکہ میں اسلام لانے والے۔ ۱۲۔ وہ اطفال و بچے جنہوں نے فتح مکہ اور حجۃ الوراع کے موقع پر پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا۔ رکتاب الروضۃ الباسم۔ تالیف وزیر یمانی۔ ص ۶۹۔

۱- مکانیزم انتقال اطلاعات در سلسله مراتب پردازشی

اس موقع پر پیغمبر اکرم ﷺ نے جو بات آپ کے حق میں فرمائی علیؑ کے سوا اور کوئی اس سے مفترخ نہ ہو سکا۔ آپ نے فرمایا: علیؑ کیا تم اس بات سے راضی نہیں ہو رکھتا ہی لنبت مجھ سے وہی ہو جو لنبت بار دُن کو موسیؑ سے بتتی ہے مگر یہ کہ میرے بعد اب کوئی بتتی نہ ہو گا۔ بے شک علیؑ علیہ السلام سے بڑھ کر حامل اسرار پیغمبر اور کون ہو سکتا تھا؟؟ اگر علیؑ علیہ السلام نہ ہوتے تو پھر حضرات ابو بکر و عمر، ابو عبیدہ وزبیر، ابن مسعود و حدیفہ بن الیمان یا ابو زر غفاری و سلمان مجمری جیسے افراد اسرار پیغمبر ﷺ کے حصول کے نئے دوسروں سے اولیٰ ہوتے کہ ان میں سے ابو عبیدہ کو ترقیت پیغمبر اکرم ﷺ نے امین امت کا خطاب دیا تھا۔ زبیر پیغمبر اکرم ﷺ کے پھوپھی زاد جہانی اور آپ کے حوار میں میں سے بھی تھے، ابن مسعود کے پیغمبر ﷺ نے فرمایا تھا مگر اسکے ہر کیونکہ وہ پیغمبر اکرم ﷺ کی خدمت میں اس طرح تجھے کہ لوگ اخفیں آپ ہی کے لئے کا ایک فرد سمجھتے تھے

۱۔ بنواری اور ترمذی نے اس حدیث کو نقش کیا ہے۔

۲۔ مسلم نے روایت کی ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا قرآن کو چار افراد تھا میں : ابن ام عبد (عبد اللہ بن مسعود) جن کا سب سے پہلے نام تھا۔ معاذ بن جبل، ابی بن کعب اور سالم مولاۓ حدیفہ (یعنی حدیفہ کے غلام) اس طرح ہم دیکھتے ہیں کہ اب ہر بیہ غلام کے درجے تک بھی نہ پہنچ سکے۔

۳۔ اور یہ ابن مسعود کی خصوصیات سے ہے۔

اور صحابہ کے درمیان اسی امتیاز اور برتری کی وجہ سے پہچانے جلتے تھے کہ آپ سب سے زیادہ مقرب بارگاہ پنیر ضئیلی اللہ علیہ الوضاء ہیں حذیقہ بن الیمان نے پنیر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے منافقین کو پہچاننے کا علم حاصل کیا تھا اور حضرت عزّت نے ان سے پوچھا تھا کہ کیا میں بعضی منافقین میں شامل ہوں؟ حذیقہ نے جواب دیا، نہیں اور میں تمہارے بعد کسی کی ستائش نہیں کرتا۔ نیز یہ کہ شیخین نے ان سے روایت کی ہے کہ اہنوں نے کہا: پنیر اکرم ضئیلی اللہ علیہ الوضاء ہمارے درمیان اس طرح سمجھتے کہ اہنوں نے اپنے دور سے مے کرتیامت تک کی باتوں کو ہمارے میئے بیان کیا اور کسی چیز کو ہم سے پوشیدہ نہیں رکھا جس کسی نے انھیں یاد رکھا اس کے میئے وہ محفوظ سو گیس اور جس نے بھلا دیا اس نے انھیں کھو دیا۔ نیز احمد و مسلم نے ان سے روایت کی ہے کہ اہنوں نے کہا: خدا کی فتنم مجھے اب سے قیامت تک دوع پذیر ہونے والے ہر حادثہ کا بھر پور علم ہے اور یہ کوئی ایسی راز کی بات نہیں کہ پنیر اکرم ضئیلی اللہ علیہ الوضاء نے فقط مجھہ سی سے بیان کی ہو اور دوسرے اس سے محروم رہے ہوں۔ بلکہ آپ نے ان مطابق کو ایک مجلس میں بیان فرمایا۔ جن میں میں بھی شامل تھا۔ حذیقہ، پنیر اکرم ضئیلی اللہ علیہ الوضاء کی گفتگو کو نقل کرنے کے بعد کہتے ہیں کہ: میرے علاوہ اس مجلس کے شریک تمام افراد حدت کر چکے ہیں۔

۱- یہی بات اصول رسالت کے موافق ہے کیونکہ پنیر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت سب لوگوں کے نئے نئے ایسی صورت میں اس جلیل الفضل رحمہماں کی دیانت اور امامت پر نظر رکھنی چاہیے کہ کس طرح اہنوں نے اس بات کی تصریح کی کہ پنیر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی چیز کو بطور تہا حفظ و صیت کے ساتھ ان سے نہیں کھسا۔

اور سب جانتے ہیں کہ حدیقہ کا انتقال فتنہ و قتل عثمانؓ کے بعد ہوا۔ ابوذر غفاریؓ کا شمار سابقین اولین اور بخوباد صحابہ میں ہوتا ہے جن کے بارے میں پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا آسمان نے سایہ نہیں کیا اور زمین نے آغوش نہیں پھیلائی اس شخص کے ساتھ جو ابوذر نے نیاد سچا ہے، جو کوئی زہر عیسیٰ بن مریم دیکھنا چاہتا ہے وہ ابوذر کی طرف دیکھئے۔ ان برجستے صفات کے حامل جلیل القدر صحابی نے کہا ہے، پیغمبر اکرم ﷺ نے جبیر سیل اور میکائیل سے حاصل کردہ کسی چیز کو اپنی حد تک محدود نہیں رہا بلکہ یہرے ظرف علم میں بھروسیا۔ میں نے بھی بنی فروگہ اشت کے اس کو من و عن مالک بن ابی حمزہ کے حوالے کیا۔ سلطان فارسیؓ کے بارے میں پیغمبر اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے کہ سلطان ہم اہل بیت سے ہیں۔ اور اگر دین ثریا پر ہو تو سلطان اس کو حاصل کرنے والے ہیں۔ حضرت علی علیہ السلام نے ان کے بارے میں فرمایا۔ سلطان فارسی، لقمان حکیم کے مانند ہیں۔ انہوں نے علوم اولین و آخرین کو حاصل کی۔ سلطان علم کا وہ سمندر ہیں جو کبھی خشک نہیں ہوتا حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ سلطان را توں کو پیغمبر اکرم ﷺ کا ارشاد گذرا یہ کے ساتھ خلوت میں گفتگو کیا کرتے تھے۔ ان سب سے گذرا یہ اور ہاتھی کا وجود بھی پایا جاتا ہے جنہوں نے پیغمبر کی مصاحبت ایک عصر دراز سے اختیار کی ہوئی تھی اور یوں سفر و حضرت میں آپ کے ملازمین اور مقربین میں شامل تھے ان کا تعلق بھی اہل صفة سے تھا اور ابو ہریرہؓ سے زیادہ نقل حدیث کے لئے سزا دار تھے اور پیغمبرؓ سے منسوب کر کے ایسی احادیث بیان کر سکتے تھے جس پر کسی کو درست س حاصل نہیں مگر ایسا نہیں بخواہ ایک فوت ن اور متواضع انسان تھے جنہوں نے حق مصاحبت پیغمبرؓ پا سجن وجہ ادا کیا۔ یہ شخصیت سلمی کی ہے جن کے بارے میں ابن عبد البر

نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے۔ ربیع بن کعب کا تعلق اہل صفحہ سے تھا انھیں سفر و حضرت میں ملازمت پیغمبر کا فتحار حاصل تھا۔ انہوں نے بہت پہلے سے پیغمبر اکرم ﷺ کی مصاحبۃ اختیار کی تھی اور آپ کے بعد طویل عرصے تک زندہ رہے۔ ان کا انتقال واقعہ حرہ کے بعد سنہ ۶۳ ہجری میں ہوا۔ یہ وہی ہستی ہیں جنہوں نے پیغمبر ﷺ اور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان سے فرمایا: کثرت سجود میں اپنے آپ کو محض سے ملحق کر دیں اس روایت کو اوزاعی نے سیحی بن ابی کثیر کے واسطے ابوسلم سے رسمیہ بن کعب کی زبانی نقل کیا ہے۔ یہ تمام حضرات کل صحابہ سے اولیٰ و ارتقا تھے پیغمبر اکرم ﷺ اپنی مخصوص گفتگو انھیں حضرات کیا تھے کیا کرتے تھے اور اگر اس گفتگو کے لئے فقط ایک ہی صحابی کو تحفیض دی جائے تو بقول بعض علماء کے یہ بات نعموذ بالله من ذا کم پیغمبر کی خیانت پر محمول ہو گئی۔

1- کتاب الاستیغاب - ص ۱۸۳ - ج ۱ - اور کتاب الناب الاشرات

بلاذری - ص ۲۷۳ - ج ۱ -

# حدیث مزود

jabir.abbas@yahoo.com

اس دلچسپ ذاتان کا تیرا اور آخری حصہ "حدیث مزود" ہے اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ رایت ابو ہریرہ نے اس موقع پر کہی جب وہ بھی ایمہ کی حکومت سے مستفید ہو رہے تھے اور انہوں نے اپنے نے ایک بلند مقام حاصل کر رکھتا۔ ان کے دعوے کے مطابق ان کے پاس ایک چرمی بھیلا تھا جس سے وہ درستہ بار شتر خرے کھاچکے تھے اور اگر وہ اسے نکھوتے اور معاویہ کا شکر

اسے لے جاتا تو وہ آخر عمر تک اس سے کھاتے ہی رہتے ہیں تاہم اس کے عومن  
مناد یہ کی طرف سے اجھیں بے شمار فائدے حاصل ہوئے اور وہ اپنی ولی مراد  
کو پہنچ کرے۔ یہ ہے حدیث مزدوجہ اہنوں نے خود بیان کیا ہے کہ: اسلام میں  
تین مصیتیں میرے سر آئیں کہ اس سے پہلے کبھی ایسی فیامت مجھ پر نہیں ٹوٹی  
ادا، وفات پیغمبر کی میں ان کا ایک اولیٰ صحابی تھا، دوم: قتل عثمان ریہ بالکل  
بجاد رست اور قدرتی امر ہے) سوم: مزدوجہ ان سے پوچھا گیا مزدوجہ کیا ہے؟  
اہنوں نے کہا کہ: ہم ایک سفر میں رسول خدا کے ساتھ تھے۔ (بندہ خدا آخر کوتا  
سفر؟) پیغمبر اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ نے مجھ سے فرمایا: ابو ہریرہ کھانے  
کو تمہارے پاس کچھ ہے؟ میں نے عرض کی: کچھ خرے میرے چرمی تھیں میں موجود  
ہیں۔ آپ نے فرمایا: اے آدمیں نے ان خرموں کو باہر نکالا۔ اس کے بعد پیغمبر  
اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ نے ان کو مس کیا اور کچھ دعا پڑھ کر پھونکی، پھر فرمایا  
دس آدمیوں کو آواز دو، دس آدمی حافظ ہوئے اور اہنوں نے ان خرموں کو نوش  
کیا یا ان تک کہ دہ سیر ہو گئے۔ اس کے بعد تمام شکر گردہ درگردہ آیا اور سب نے  
ان خرموں سے اپنا پیٹ بھرا۔ (ماشاء اللہ) اس کے بعد کچھ دانے بچ گئے۔  
جھیلیں میں نے والپس اپنے برتن میں ڈال بیا، پیغمبر اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ  
نے فرمایا: ابو ہریرہ جب تمہارا دل چاہے ہاتھ ڈال کر اسیں سے خرچ نکال لو

- ۱- مزدوجہ کے ذیر کے ساتھ کھجوروں کا برتن جسے دباعنی شدہ چڑی سے بنایا جاتا ہے
- ۲- کیا اس کے ذیر کے ساتھ نہیں ہے؟ کوتا عنتر دہ؟ اہنوں نے اس چرمی تھیں کو صفحہ میں لٹکایا  
یا اپنے ساتھ بھریں لے گئے؟ اور اگر ابو ہریرہ، پیغمبر اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ اور خلفاء  
شلماڑ کے دور میں اس تھیں سے کھلتے رہے تو پھر کیوں پیٹ بھرتے کے لئے اہنوں نے در در  
کی عٹکوں کیں کھائیں اور لوگوں کو روک روک کر آیات ترآلی کے بارے میں سوالات کئے  
تاکہ اس طرح کوئی ان کا پیٹ بھر دے یا پھر دکر دیئے جائیں۔

اور کسی بات سے مطلب نہ رکھو، ابو ہریرہ کہتے ہیں : میں طول حیات پنیر  
 اکرم ﷺ میں اسی حقیقی سے کھاتا رہا اور آپ کے بعد  
 حضرات ابو بکر و عمر و عثمانؓ کے زمانوں میں بھی اسی طرح یہ عمل  
 جاری رہا اور جب قتل حضرت عثمانؓ عمل میں آیا۔ تو جو کچھ میرے پاس  
 محسوس کا سب غارت ہوا جس میں خربوں کا یہ چرمی محتیلا بھی شامل  
 تھا۔ تم جاننا چاہتے ہو کہ میں نے اس میں سے کتنا کھایا؟ دوسرا بار شتر سے  
 زیادہ اگر ابو ہریرہ نے یہاں اس کو اس طرح بیان کیا ہے کہ ان کے چرمی  
 حقیقی میں خرمے تھے اور پنیر اکرم ﷺ نے اپنی طلب فرما  
 کر مس کی اور بچہ تمام شکر کو بلاؤ کر کھلایا۔ تاہم یہ زنبیل کی مسد میں نقتل  
 شدہ دوسری روایت کے مطابق جسی کے اسناد بھی صحیح نظر آتے ہیں۔ وہ  
 اس طرح گویا ہوئے۔ پنیر اکرم ﷺ نے مجھے کچھ کھجوریں  
 عنایت زرایی۔ میں نے بھی اسے اپنے حقیقی میں نہیں۔ زنبیل میں ڈال  
 کر گھر کی چھت سے لٹکا دیا۔ یہم مستقل اُس سے کھاتے رہے۔ یہاں تک کہ  
 آخر کار مدینہ پر دھاوا بولتے وقت اہل شام کے یا ھتوں لگی۔ یعنی  
 جس وقت بسر بن ارطاح کا شکر مدادیہ کی جا بستے اہل مکہ و مدینہ

- ۱- حقیقت امر یہ ہے کہ قتل حضرت عثمانؓ کو اپنے مصائب میں شمار کرنے کا  
 مفہوم یہی ہے کہ ان کے ساتھ اپنی درستی کو ثابت کریں کیونکہ اموریوں کے پاس حضرت  
 علیؑ کی صند میں جو الحرب عطا۔ وہ اسی عقائد کے حضرت عثمانؓ مظلوم قتل ہوئے اور  
 علیؑ علیہ السلام کا یہ فرض عقائد کے تاثین سے انتقام لیں ایسی حالت میں کیا صحیح ہے  
 کہ قتل عثمانؓ پر ابو ہریرہ کا غنم و اند وہ پنیر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی دنات کے صدر سے نسبتاً کم ہو۔
- ۲- ابو ہریرہ تملتے ہیں کہ میں نے زنبیل کو اپنے گھر کی چھت سے لٹکا دیا درمیان حال  
 کہ ان کا کوئی گھر نہیں تھا بلکہ ان کی جگہ صفا بھتی۔

کی سر کوئی کے نئے حملہ آور ہوا اور اگر معاادیہ کا شکر ابو ہریرہ کے اس طلسماقی  
محقیقے کو اپنے ساتھ رکھنے لگا تو معاادیہ پر اس کا عیون بھی لازم تھا اوراتفاقاً  
الیسا ہی ہوا اور معاادیہ نے مال کشیر ابو ہریرہ کے لئے رد اذکیا۔ یہاں بھی جہاں  
اہزوں نے احمد بن حنبل کی روایت کے مطابق کھجوروں کے محقیقے کو گھر کی چھت  
سے لٹکا ہوا پایا ہے۔ قویس اعلام البلاسم ذہبی کی روایت کے مطابق  
یہ محقیقہ ابو ہریرہ کی کمر سے لٹکا رہتا تھا۔ ذہبی کی روایت اس طرح  
ہے کہ ابو ہریرہ کہتے ہیں میں نے چند دفعے خرمائی کے پیغمبر کرم صلوات اللہ علیہ وسلم  
کی خدمت میں لا کر عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حسن بن عاصی اور عاصی ان خرموں  
پر دعا پڑھ دیں تاکہ اس میں برکت پیدا ہو جائے۔ پیغمبر اکرم صلوات اللہ علیہ وسلم  
نے فرمایا ان خرموں کو ایک چھپی محقیقے میں ڈال دو اور حب کھانا ہاچا ہو  
ماخوذ ڈال کر نکال لو۔ مگر انھیں بکھرنا نہیں۔ اس کے بعد ابو ہریرہ کہتے  
ہیں میں نے ان خرموں سے اتنے ڈھیر بار شتر راہ خدا میں تقییم کئے کہ خود  
بھی کھائے اور درسردیں کو بھی کھلائے اور وہ تھیلہ بھیتہ میری کمر سے ٹکا  
ر پاتا تھا۔ اور میں اسے اپنے سے جدا نہیں کر سکتا۔ لیکن قبل حضرت عثمان  
کے یہ میں نے اسے کھو دیا۔ یہ یقین۔ ابو ہریرہ کی عجیب و غریب داستان  
کے تین موصوع جنھیں ہم نے بصیرت رکھنے والی آنکھوں اور نوزل بصیرات  
سے معمور قدوب کے نئے پیش کیا تاکہ یہ موصوع عین تحقیقات کا موجب  
بنتے اور ان کی صحت و سقیر روایات پر صحیح فیصلہ عمل میں آییں۔ اور اگر ہم

۱۔ یہاں پر ابو ہریرہ یہ تصریح کرتے ہیں کہ یہ تھیلا ان کی کمر سے کبھی جدا نہیں ہوتا  
لکھا اور یہ بات ہمارے مثائق کے نزدیک جائز ہے۔ ص ۲۵۲۔ ج ۲۔ کتاب سیر اعلام البلاسم  
شیوخ حدیث کے مطابق حدیث مزدوج کو امام احمد تے دو طریقوں سے بیقی تے رد اور  
طریقوں سے روایت کیا ہے۔ ملاحظہ فرمائیں۔ البدایۃ والنهایۃ۔ ص ۱۱۸۔ ج ۸

سے پوچھا جائے تو اس سلسلے میں ہم نقطی طور پر یہ کہیں گے کہ اس فترم کی احادیث کی کوئی حقیقت نہیں اور ابو ہریرہ خود انھیں بزرگان صحابہ کے سامنے پیش کرنے کی جرأت نہیں رکھتے تھے بلکہ انہوں نے ان روایات کو معادیہ کے زمانے میں بیان کیا جو ان کی تائید اور کمک کیا کرتا تھا اور یہ امر واقعی ہے کہ معادیہ کے زمانے میں مومنین کے ایک ناقابل بیان مختصر گزدہ کے علاوہ کسی میں حتی بات کہنے کی جرأت نہیں تھی اور اگر یہ کہکر کہ ابو ہریرہ کی تاریخ صحابات کا ایک مجموعہ تھا اسکان سکوت کو رو بجمل لایا جائے اور ان غماض و چشم پوشی پر زور دیا جائے۔ جب بھی یہ تین مصکح خیر اچھوئی داستانیں جوانان کو خو جیرت بنادیتی ہیں کسی طرح بھی قابل غماض و چشم پوشی نہیں کیوں کہ فسودہ اور کمزور عقولوں کے علاوہ کوئی عقل اسے باور کرنے کے لئے تیار نہیں ہے، یہی وجہ ہے کہ ہم سکوت اختیار کر کے اس سلسلے میں بحث سے صرف نظر نہیں کر سکتے اور جیرت انگیز بات تو یہ ہے کہ اس فترم کا اچھوئی داستانیں یا تعجب خیز خرافات روڈاول سے آج تک تاریخ اسلام میں اسی طرح نافذ و برقرار ہیں اور بیشتر مسلمانوں کے عقول و افکار میں رج چبیس گئی ہیں۔ انہوں کا مقام ہے کہ آج تک کسی نے اس بارے میں گفتگو نہیں کی اور کوئی اہل قلم یا صاحب نظر دبیان اس مصنوع کے متلوں بحث نہیں کرتا اس کے بر عکس بہت سے یہ کہتے ہیں کہ ہم کیونکر انھیں استیم نہ کریں۔

درآں خاید ان کا راوی جلیل القدر صحابی ہے اور صحابی ہے اور صحابہ جن باتوں کو نقل کریں وہ ہمارے لئے صحیح اور لازم الاتباع ہیں اور اس بارے میں کسی فترم کا شک و تردید جائز نہیں ہے۔ ہم یہ کہتے ہیں کہ اگر دوسروں کو ہم پر خندہ زن کرنے والی یہ ردش پر لئے دور کی پیداوار اور کو رکونا نہ اتباع و مجدد کا نتیجہ ہے تو خوش مسمتی سے آج کسی طرح بھی اس کی تابعت نہیں کی جا سکتی خاص طور پر ایسی حالت میں جبکہ اس فترم کے خلافات کے پس پشت ایک بہت اہم اور

عظمیم موصنوع پایا جائے۔ ضرورت ہے کہ اس پر توجہ دے کر عبرت حاصل کی جائے اور وہ اہم موصنوع یہ ہے کہ ابوہریرہ کی تمام روایات کا تعلق براہ راست پیغمبر اکرم ﷺ کی ذات گرامی اور دین مبین اسلام سے ہے۔ اس صورت میں ان روایات پر سکوت اختیار کرنا یا انھیں مان لینا آنحضرتؐ کی شخصیت و میثیت برکاری ضرب لگانا ہے اور بدگونی کرنے والوں کے لئے موقع فراہم کرنا ہے رد آپ پر اور آپ کے دین پر دل کھول کر طعنه زدنی کو یہ کیوں کہاں کرنا ہے اس دور میں ہر شخص ہر چیز کو عقل و خود کی حد تک پر کھکھ کر میزان علم کے ساتھ اس کی اذماش کا عادی ہے۔ ایسی صورت میں اس قسم کی خرافات سے ہمچشم پوشی درست دن کے لئے موقع فراہم کرتی ہے کہ وہ کہیں کہ اس پیغمبر کا دین خرافات سے آلوہ اور اس کے اقوال یا رہنمائی پر منحصر ہیں۔ (معاذ اللہ عالم) حالانکہ حقیقت امر اس کے باسلک بر عکس ہے ہمارے پیغمبر اکرم ﷺ بیوٹ ہی اس لئے ہوئے کہ آپ ادھام و خرافات کی نیسخ کرنی فرمائیں اور اپنے ساتھ اس دین کو لائیں جس کی بنیاد عقل سلیم اور ذکر صحیح پر ہو اور اگر ہم اس قسم کے مطالب کو کمال تاسفت و اندوہ کے ساتھ بیان کر رہے ہیں تو فقط اس لئے کہ ہم یہ سمجھتے ہیں کہ شاید وہ وقت آگیا ہے کہ مسلمانوں کے خردمند علماء اپنی تاریخ اور اپنے دین کو ادھام و خرافات کی آلوہ گیوں سے پاک کریں تاکہ جمال دین مبین اسلام دالش دخڑ کے آئینہ میں منشاء الہی کے مطابق بہترین صورت کے ساتھ نکھر کر انظار عالم میں جلوہ نمائی کرے۔ اس منزل پر پہنچ کر اب ہم یہ چاہتے ہیں کہ ان دلچسپ اور تازہ موصنوعات پر بھی کسی قدر خامہ فرسائی کریں۔ جھیں ابوہریرہ نے مداریہ اور اس کی حکومت کے حق میں تیار کیا ہے۔

## آل ابی العاص اور تمام بنتی امیہ کے حق میں

**ابو ہریرہ کی خدمات** نئے بالحوم اور بنتی امیہ اور معاویہ کے نئے بالمحض انجام دیا وہ تلوار سے جہاد نہ تھا بلکہ جیسا کہ ہم بیان کرچکے ہیں ان کی خدمات ان خود ساختہ احادیث کی نشر و اشاعت کے ذریعہ سختی جس میں حضرت علی علیہ السلام اور آپ کے اصحاب کی نہادت کی جاتی سختی اور لوگوں کو اس بات پر آمادہ کیا جاتا تھا کہ وہ حضرت علی علیہ السلام سے دوری اور بیزاری اختیار کریں اور پھر اس کے بعد وہ فضائل عثمانؓ و معاویہ پر گفتگو کیا کرتے تھے۔ فضل حضرت عثمانؓ ہمیں جتن ردایات کو اہنگ نہیں بیان کیا ان میں سے ایک ردایات وہ ہے جسے سیہقی نے ان سے نقل کیا ہے جو اس طرح ہے کہ جب حضرت عثمانؓ اپنے مکان میں محصور تھے تو ابو ہریرہ ان کے مکان میں داخل ہوتے اور ان سے گفتگو کی اجازت چاہی، جب حضرت عثمانؓ نے اجازت دی تو ابو ہریرہ نے کہا: میں نے پیغمبر ﷺ کے اسناد میں سنا ہے کہ آپ زراتے تھے تم لوگ میرے بعد فتنہ راحتات کا مشامدہ کر رکے۔ ایسے میں کسی نے آپؐ سے پوچھا: ما رسول اللہ! اس ہیں کیا کرتا چاہیے یا کہاں پناہ لینی چاہیے جو آپؐ نے فرمایا تمہارا فرقہ ہے کہ ہدقت امیر اور اس کے ساتھیوں کی اتباع کر دی رکھتے ہوئے ابو ہریرہ نے حضرت عثمانؓ کی طرف اشارہ کیا۔ اس حدیث کو احمد بن حبیل نے مستحسن سند کے ساتھ ردایت کیا ہے۔ نیز یہ کہ جب حضرت عثمانؓ قرآن مجید تحریر کر رہے تھے تو ابو ہریرہ ان کے پاس آئے اور کہتا: داہ! کیا نیک کام انجام دے رہے ہو خدا تمہیں کامیاب کرے، کوئا بھی دریا ہوں کہ میں نے پیغمبر ﷺ کے اسناد میں سنا کہ: میرے سچے دوست وہ ہیں جو میرے بعد آیں گے اور مجھ پر

ایمان لائیں گے در آں حالیکہ انہوں نے مجھے دیکھا ہئی ہو گا۔ وہ ان اور اُراق متعلق میں لمحیٰ جانے والی باتوں کی رقدیت کریں گے۔ یہ نے اپنے تیس کتب کو سنتے اور اُراق؟ یہاں تک کہیں نے ان مصطفوں کا مشاہدہ کیا۔ یہ بات حضرت عثمانؓ کو اتنی بھائیٰ کہا ہے کہ انہوں نے حکم دیا کہ وس ہزار (دریسم یا دینیار؟) ابوہریرہ کو دے دیئے جائیں۔ اس روایت کا شمار بھی ابوہریرہ کی اچھوتی روایتوں میں ہوتا ہے جبے انہوں نے بلاشبہ سابقہ روایت کی طرح اسی موقع پر حبل کیا۔ نیز یہ کہ این عساکر، ابن عدیٰ اور خطیب بنزادی نے ابوہریرہ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے رسولؐ خدا سے سننا کہ: خداوند عالم نے تین افراد کو اپنی دھی کا امین بنایا ہے میں، جبیریل اور معاویہ، اور ایک دوسرا مرتفع روایت میں ان سے نقل ہوا ہے کہ: امناء میں افراد علیٰ: جبیریل، میں اور معاویہ، جن موارد میں ابوہریرہ نے معاویہ کے ساتھ عبادہ بن الصامت کی خلافت نے شدت اختیار کی اور جبیا کہ ہم پہلے کہہ چکے ہیں۔ معاویہ نے ابوہریرہ سے رشام میں کھلا بھیجا کر جاؤ اور اپنے درست عبادہ کی زبان بند کر دو۔ ابوہریرہ عبادہ کی خدمت میں آئے اور ان سے کہا عبادہ مہمیں معاویہ سے کیا سروکار؟ اسے اپنے حال پر چھوڑ دو۔ وہ جو چاہیے کرے تم خاموش رہو۔ عبادہ نے کہا ابوہریرہ تم اس وقت ہمارے ساتھ نہ رکھ۔ جب ہم نے پیغمبر اکرم ﷺ کے ہاتھ پر اس شرط پر بیعت کی کہ آپ کی اطاعت و فرمانبرداری کریں، امر بالمعروف اور نهیٰ عن المنکر کی پابندی کریں اور راہ خدا میں پیش آنے والے کسی حداثت سے نگھرا میں۔ یہ مُنْ کر ابوہریرہ نے سکوت اختیار کی۔ معاویہ سے ابوہریرہ کی درستی کا ایک مظاہر

۱۔ البدایہ والنہایہ - ص ۱۲۰ - ح ۸

۲۔ اعلام النبلاء ذہبی - ص ۷ - ح ۲

اس وقت عمل میں آیا۔ جب معاویہ نے اکھیں اور ابوالدرداء کو علی علیہ السلام کے پاس بھیجا کہ جا کر اکھیں شوریٰ کی دعوت دیں۔ ایسے سیں ان کا سامنا عبدالرحمن بن عقیم الاشعري سے ہوا جو شام کے نقیب ترین شخص اور حلالت و منزالت میں خاص مقام کے حامل تھے۔ عبدالرحمن نے اپنی گفتگو میں اتنے کہا مجھے تم دلوں پر تعجب ہے کہ تم نے کیسے گوارا کیا کہ یہ کام انجام دو۔ تم لوگ علیؑ کو دعوت دینا چاہتے ہو کہ خلافت کو شوریٰ کے حوالہ کریں؟ حالانکہ تم اجھی طرح جانتے ہو کہ عموم مہاجرین و انصار کے علاوہ اہل حجاز و عراق نے بھی ان سے بیعت کی ہے اور جو لوگ آپ کی بیعت سے خوشنود ہیں اور ان لوگوں سے بہتر ہیں جو اس امر سے تا خوش ہیں اور بیعت کرنے والے سرتباں کرنے والوں سے بہر حال اچھے ہیں۔ اس کے علاوہ معاویہ کا شوریٰ سے کیا داسط کیونکہ اس کا تعلق "طلقاء" سے ہے اور طلقاء پر خلافت مسلمین جائز نہیں۔ اس کے علاوہ وہ اور اسکا باپ اجزاب کے سرداروں میں سے ہیں۔ یہ سن کر ابوہریرہ اور ابوالدرداء پیشیاں ہوئے۔ نیزیر کہ معاویہ نے ابوہریرہ کو نعمان بن بشیر کے ساتھ حضرت علی علیہ السلام کی خدمت اقدس میں بھیجا تاکہ وہ آپ سے قاتلین عثمانؓ کا مطالبہ کریں حالانکہ معاویہ پر اجھی طرح واضح تھا کہ یہ ایک ناممکن امر ہے کیونکہ اول تو یہ کہ قاتلین عثمانؓ شخص مشخص و معلوم نہیں تھے، دوسرا سے معاویہ ان کے عاملہ کا اہل نہیں تھا مگر اس طرز عمل سے معاویہ کا مقصد کچھ اور محتاوہ نعمان بن بشیر اور ابوہریرہ کو جو اس کے دوستوں میں سے تھے علی علیہ السلام کی اس امر میں مخالفت پر لوگوں کے رویہ دگواہ بتانا چاہتا تھا۔ اوراتفاقاً یہی ہوا ابوہریرہ نے شام میں مشہور کردیا کہ علی علیہ السلام قاتلین عثمانؓ کی حمایت کر رہے ہیں اور اکھیں محالک

سے بچا رہے ہیں اور یہ کہ معاویہ ہی وہ واحد شخص ہے جو حضرت عثمانؓ کا طرفدار ہے۔ پھر جب خوارج نے حضرت علی علیہ السلام پر خروج کیا اور جنگ کی ہون کا آگ آپ کے اور معاویہ کے درمیان بھڑک لمحٹی تو ابوہریرہؓ اسے سرد کرنے لگے اور لوگوں کو جنگ سے روکنا مشروع کیا۔ معاویہ کی یادوں میں یہ امر ابوہریرہؓ کا سہما اسلحہ تھا جسے وہ اپنے دائرہ تبلیغات میں حدیث پیغمبرؓ کے عنوان سے روایت کیا کرتے تھے۔ انھیں احادیث میں اس مضمون پر مشتمل احمد کی وہ حدیث ہے جسے انہوں نے ابوہریرہؓ سے روایت کیا ہے کہ بہت جلد فتنے سراخٹھانے لگیں گے۔ ان فتنوں سے دست بردار ہونے والے قیام کرنے والوں سے بہتر ہوں گے۔ چلنے والے کوشش اور جدوجہد کرنے والوں سے بہتر ہوں گے۔ اس موقع پر جس کسی کو جہاں پناہ ملے اپنے آپ کو محفوظ کرے۔ ابوہریرہؓ اس حدیث کو روایت کر رہے تھے اور خود جانتے تھے کہ ان کی یہ روایت ترآن کی مخالفت کر رہی ہے۔ **فَقَاتِلُوا الَّذِي يَتَنَحْ حَتَّى تَقُولَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ<sup>۱</sup>**  
روط واس سے جو ظلم زیارتی کرتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ اللہ کے نیصلے کی طرف رجوع کرے) دلچسپ بات یہ ہے کہ جب ابوہریرہؓ نے دیکھا کہ حضرت علی علیہ السلام اور معاویہ کی جنگ نے مشدت اختیار کر لی ہے اور تریب ہے کہ علی علیہ السلام غالب آجائیں اور باطل پرست معاویہ شکست سے ہمکنار ہو تو انہوں نے فرمائی اور انکساری

۱- الاستیعاب، ابو عبد اللہ - ص - ۳۱۳

۲- جہاں ارشاد رب العزت ہے۔ وَإِنْ طَالِبَقُلُونَ مِنْ

الْمُؤْمِنِينَ أَفْتَلُوا فَأَصْلَحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ أَبْغَتَا حَدْهُمَا عَلَى الْكُفَّارِ فَقَاتِلُوا الَّذِي يَتَنَحْ حَتَّى تَقُولَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَأَقْاتُوكُمْ فَأَصْلَحُوا بَيْنَهُمَا لِلْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا بَأْشِرْ سُرْدَهْ الْجَبْتَا - آیت ۹

۳- إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ

کو اپنا یا ایک جس وقت ظلم دستم کو غلبہ حاصل ہوا تو ابو ہریرہ نے اپنے چہرے سے نقاب ٹھانی اور معاویہ کے مقابل میں انہار دستی سے خود منانی کرنے لگے وہ پسے شخص بھت جہنوں نے اہل مدبنہ کی سرکوبی کے نئے معاویہ کی طرف سے بھیجتے والے شخص بسر ارطاح کا گر مجھ تھی کے۔ اسکا استقبال کیا اور اخذ بیعت میں اس کا جی بھکر کر ساختہ دیا اس کے عومن بسرت ارطاح نے اھنیں دالی مدینہ مقرر کیا اور امام جماعت کے فرائض بھی اھنیں کے حوالے کئے۔ یہاں تک کہ جاریہ بن قدامہ السعدی حضرت علی علیہ السلام کی طرف سے دہزار سواروں کے ساختہ مدینہ پر مسقrt ہوئے اور جب ابو ہریرہ کو اس کا علم ہوا تو انہوں نے راہ فرار اختیار کی۔ جاریہ نے ہر طرف اھنیں تلاش کیا مگر وہ کہیں نہ ملے۔ آخر سخت مایوسی کے عالم میں انہوں نے اپنے مشہور جملے کو زبان پر جاری کیا اور کہا: آگرایو سندور ہاتھ لگ جائے تو میں اسے یقناً موت کے گھاٹ آثار دوں گا۔

واضح ہونا چاہیے کہ معاویہ کی جانب سے اپنی دستی اور تسلیفات خاص کے سبب ابو ہریرہ کی مدینہ پر تقرری وہ امر ہے جسے تمام مورخین نے لکھا ہے۔ اس دستی کا بھی ایک راز ہے جسے صاحبان عقل و خرد اچھی طرح جلتے ہیں۔ ابو ہریرہ کی بنی امیہ سے دستی اس حد تک بڑھی کہ وہ رات دن لوگوں کو مبتہ کرنے لگے کہ خبردار کر جو کچھ حکومت کے عمال تم سے طلب کریں بنی حرب و کتاب اھنیں دیرو ان کے احکامات سے سرتاہی نہ کرو اور ان کے نئے بڑے الفاظ استعمال نہ کرو، عجاج بیان کرتے ہیں کہ ایک دن ابو ہریرہ نے مجھے دیکھا اور پوچھا تم کہاں کے رہئے والے ہو؟ میں نے کہا عراق کا۔ انہوں نے کہا: بہت جلد حکومت کے عمال

۱۔ ملاحظہ فخر مالی، تاریخ ابن اثیر۔ ص ۱۵۳ - ج ۳

۲۔ تاریخ کبیو زہبی۔ ص ۳۳۷ - ج ۳ ملاحظہ فخر مالی۔

۳۔ کتاب الشعرا در ایت قییس۔ ص ۷۲

اس سرزدین پر آئیں گے اور تم سے زکوٰۃ کا مطالبہ کریں گے اس وقت ہمیں ان کی بات مان لیتی چاہیے اور جب وہ عراق کی سرزدین پر پہنچیں تو تم ان کے راستے سے ہٹ جانا اور ان سے کسی تم کا سروکار نہ رکھنا خیر دار ہیں ان کی براہی نہ کر بیٹھنا ہیں تو تمہارا نام اجر زائل ہو جائے گا۔ وہ لوگ تم سے بھی زکوٰۃ و صول کریں گے لیکن اگر تم نے صبر و شکیباً سے کام یا تو تمہارے نیک اعمال کا پلٹر اقیامت کے دن بھاری ہو جائے گا۔ اس طرح کی روایات کا ایک دفتر کھلا ہوا ہے اور ہنسنے ہنسلنے کے لئے یہ ایک درسری خبر بھی دلچسپی سے خالی ہتھیں ہے۔

### معاویہ کا رُخ زیما

ابوہریرہ نے ایک دن طلحہ کی بیٹی عائشہ کو حسن دجال میں شہرہ آفاق بھی دیکھ کر کہا: سیحان اللہ! اگر دلوں نے ہمیں کس ناز و نعم سے پالا ہے (خدا کی وضم) میں نے تم سے زیادہ خوبصورت چہرہ نہیں دیکھا مگر معاویہ جب وہ رسول خدا کے مشیر کی زینت بنتا تھا اس وقت اس کا چہرہ تم سے زیادہ حسین و زیبا معلوم ہوتا تھا۔

ابوہریرہ

حضرت علی علیہ السلام کی

بدگونی میں

احادیث جعل کرتے ہیں

jabir.abbas@yahoo.com

ابوہریرہ نے حضرت علی علیہ السلام کی مذمت میں کثرت کے ساتھ جعلی حدیثیں نقل کی ہیں جنھیں بیان کرنے کے لئے بہت وقت درکار ہے یہاں پر ہم فقط چند روایات کا تذکرہ کرتے ہیں۔ ابو جعفر اسکانی کہتے ہیں معاویہ

نے صحابہ اور تابعین کے ایک گروہ کو اس بات پر مأمور کیا تھا کہ وہ حضرت حضرت علی علیہ السلام کی بدگونی میں غلیظ اور بے بنیاد روایتوں کو بیان کریں تاکہ لوگ آپ کو طعن و تشنیح کا نشانہ بننا کر آپ سے دوری اختیار کریں۔ اس کام کیلئے اس نے ایک معقول معاصرہ بھی ان کے لئے مقرر کر دکھا تھا۔ ابتوں نے معاویہ کی خوشبوی کے لئے کثرت کے ساتھ جمل حدیثیں تشریکیں۔ جن میں ابو ہریڑہ، علی و بن ابی اس مغیرہ بن شعیہ اور تابعین میں عروۃ ابن الزبیر و عیۃ شامل ہیں۔ نیز اعشش نے روایت کی ہے کہ جس وقت ابو ہریڑہ، معاویہ کے ساتھ سال جماعت (۴۱ ہجری) میں رجہ درحقیقت فرقت اور جدایی کا سال تھا) مسجد کو فتح آئے اور ابتوں نے دیکھا کہ لوگوں کے ایک ہجہ غیرہ نے ان کا استقبال کیا ہے تو دو راز ہو کر کی مرتبہ اپنا سر پیٹا اور کہا : لے اہل عراق تم لوگ یہ سمجھتے ہو کہ میں پیغمبر کی نسبت جھوٹ بول کر۔ اپنے لئے دوزخ مولے رہا ہوں۔ (خدائی فتنہ) میں نے پیغمبر اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کو سننا کہ آپ فرم رہے تھے۔ ہر پیغمبر کے لئے اس کا ایک حرم ہے اور میرا حرم مدینہ میں عیروں پرور کے درمیان ہے۔ جو کوئی اس میں کسی بدعت کو جنم دے اس پر خدا اس کے ملا ایک اور تمام لوگوں کی لعنت ہو، میں خدا کو گواہ بننا کر کہتا ہوں کہ علی علیہ السلام نے اس میں بدعت کو جنم دیا! اور جب معاویہ نے یہ باتیں سینیں

۱۔ یہ بات اس امر پر دلیل ہے کہ ابو ہریڑہ کی جھوٹی حدیثوں نے شہرت اختیار کری ہتھی اور ہر طرف اس کے چرچے میتھے۔

۲۔ صاحب مجمع البلدان نے حضرت "شا" کے باب میں لکھا ہے ثور مک کا ایک پہاڑ ہے جس کے غار میں پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پناہ لی تھی، اور حدیث میں وارد ہوا ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے عیریا ثور کی تحریم کی، ابو عبدیڈ کا کہنا ہے کہ مدینہ کے لوگ ایسے کسی پہاڑ کو نہیں جانتے جیس کا نام ثور ہو۔ اہل حدیث نے روایت کی ہے کہ

تو اس نے ابو ہریرہ کو انعام دا کرام سے نوازا اور مددینے کی امارت ان کے حوالے کی۔ مگر ان تمام باتوں کے باوجود دکھنا پڑتا ہے کہ حق کبھی یہ یار و مددگار نہیں رہا اور اگر صحابہ میں ابو ہریرہ، مغیرہ بن شعبہ، عمر و بن العاص اور ایسے دوسرے افراد جن کی کھال میں اتر کر معاویہ اخھیں فریب دے سکا موجود تھے تو اس کے یہ عکس ایسے افراد بھی تھے جنھیں نہ کوئی وعدہ خرید سکتا تھا اور تھا وہ کسی عیید سے خالق ہوئے تھے۔ سفیان مثوری نے عبد الرحمن بن قاسم کے واسطے عمر و بن عبد النفار سے نقل کیا ہے کہ جب ابو ہریرہ معاویہ کے سہراہ وارد کوفہ ہوئے تو انہوں نے راتوں کو باب الکندہ میں بیٹھا شروع کر دیا۔ بوگبان کے گرد جمع ہو جاتے۔ ایک رات کوفہ کا ایک لوچوان ان کی مجلس میں حاضر ہوا اور انھیں مخاطب کر کے کہا: ابو ہریرہ ہم تین خدا کی قسم دے کر کھہا ہوں کیا تم نے

پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مابین ثور و احمد کی تحریم کی ہے اور بعض روایتے نے کہا ہے: عیر سے کدی سک۔ تیزی بھی کہا گیا ہے کہ مکہ میں عیزت آی ایک پہاڑ سے اور اس امر پر اعتقاد عیز مرکن ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مابین عیر و ثور کی تحریم کی ہے۔ کیوں کہ بالا جماعت یہ مکان سماج ہے۔ قرۃ العین کی تحریر کے مطابق ایک حدیث میں ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے عیر سے ثور تک کے دریافتی مکان کی تحریم کی ہے عیر و ثور دو پہاڑ ہیں۔ عیر مدینہ اور ثور مکہ کا پہاڑ ہے۔ یہ ایک بے منی روایت ہے کیونکہ یہ مقام بالا جماعت عیز مرکم ہے۔ بعض اہل حدیث کا کہنا ہے کہ صحیح روایت یہ ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے عیز سے احد تک کے دریافتی حصہ کی تحریم کی ہے اور دوسری پہاڑ مدینہ میں ہیں۔ ص ۲۶۰-۰۲، ج ۳ اور ص ۲۶۲-۰۲، ج ۶

۱۔ شرحہ شیعہ السبلانہ - ص ۳۵۹

۲۔ ایسا مسلم ہوتا ہے کہ معاویہ ہر سفر میں ابو ہریرہ کو اپنے ساتھ رکھتا رہتا۔ تاکہ وہ اس کے لئے تلبیخ کرے۔

رسول خدا کو علی بن ابی طالب کے بارے میں یہ کہتے ہوئے سن کر: خداوند تو اس کو دوست رکھ جو اسے دوست رکھے اور اس کو دشمن رکھ جو ان سے دشمنی کرے؟ ابو یسریہ نے کہا: ہاں، خدا کی فرم میں نے نہ۔ نوجوان نے کہا: میں بھی خدا کو گواہ بننا کو کہتا ہوں کہم نے ان کے دشمن کے ساتھ دوستی کی ہے۔ یہ کہہ کر اس نے ایک زوردار مکہ ابو یسریہ کے منہ پر مارا اور وہاں سے اکٹھ کر چل دیا۔ مسلم نے سعد بن العاص سے ردایت کی ہے کہ معاویہ نے سعد بن ابی وقاص سے پوچھا: کس چیز نے ہمیں سب اب تراپ سے باز رکھا ہے۔ سعد نے کہا: مجھے یاد ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ کو معاویہ نے اپنے ساتھ لے کر میں تین باتیں فرمائیں ہیں جن کے سب میں اسپیں بُرا نہیں کہہ سکتا اور اگر ان تین باتوں میں سے ایک بات بھی میرے نے ہوتی تو میں اسے ہر سڑا یہ سے بہتر جانتا۔ باقی حدیث پہنچنے نقل ہو چکی ہے۔

ابن عباس نے کہا ہے کہ علی علیہ السلام کو چار امتیاز حاصل تھے جو کسی اور کو نہ تھے۔ آپ ﷺ پیغمبر اکرم ﷺ کے ساتھ نماز ادا کرنے والے سے شخص تھے۔ آپ ﷺ نے ہر روز ای میں رسول خدا کی علمیہ دراہی کی اور جسیں وقت پیغمبر اکرم ﷺ کو تنہا چھوڑ کر سب بھاگ گئے تو آپ ہی نے کمال شکیبی کے ساتھ ان کا ساتھ دیا اور یہ کہ علی علیہ السلام پیغمبر اکرم ﷺ کو مغلی و بیسے والے اور بعد میں اتارنے والے تھے اس کے بعد اور کون سی فضیلت رہ جاتی ہے جبکہ پیغمبر اکرم ﷺ نے وصیت فرمائی کہ علی علیہ السلام کے علاوہ اور

۱۔ یعنی حب طرح میں نے حکم دیا ہے اور سب اس کی تعمیل کرتے ہیں تم کیوں نہیں کرتے۔ معاویہ اور اس کے بعد آئیں تمام بھی امیر کا یہ دستیر اعطا کر دو لوگوں کو آئا دکر کرتے تھے کہ حضرت علیؑ اور رضاؑ کی آں آں اطہار کو متبرون پر دشمن دی اور یہ سنت سیہٹ اُس وقت بیک اسی طرح برقرار رہی جب تک کر خلیفہ خداوں عمر بن عبد العزیز نے اس کو ختم نہ کر دیا۔

کوئی مجھے عمل ہتھیں دے گا۔ نیز یہ کہ فویں ہجری میں جس وقت پیغمبر اکرم ﷺ پر مکہ والوں کو سلانے کے لئے سورہ توبہ کی چند ابتدائی آیتیں نازل ہوئیں اور آپ نے حضرت ابو بکرؓ کو اس کام پر مأمور کیا تو وحی نازل ہوئی اور آپ نے فوز اُن حضرت علیؑ کو حضرت ابو بکرؓ کے تعاقب میں بھیجا تاکہ آپؓ ان سے آئیوں کو یک خود مکہ والوں کو سنائیں اور اس کے بعد اس شہر جیسے کو آپ نے اپنی زبان مبارک پر جاری کیا کہ: میرے اور علیؑ کے سوا اور کوئی اس کام کو انجام نہیں دیگا۔

jabir.abbas@yahoo.com

# ابوہریرہ کیلئے

## بنی امیہ کی

### امداد اور

### بخشش

jabir.abbas@yahoo.com

بنی امیہ، ابوہریرہ کے سلوک اور ان کے میزانِ رفتادت کو اچھی طرح جانتے تھے اس لئے انہوں نے اپنی بخششوں کے سیالب کو ان کی طرف بہترانہ شروع کیا اور ان پر اپنے عطا یا اور صلوں کے دروازے کھول دیئے۔ زیادہ عرصہ ہٹنیں لگز را کہ ان کی حالت بدل گئی اور وسعت عیش، خوش بختی اور حجہ و مقام نے تیکھی میشست، یہ بختی، ہتھی و سی اور ذلت و خواری کی جگہ

لے لی اور اب پھٹی اور بوسیدہ پوشک سے تن کی عربیانی ڈھانکتے والے پوتیناں دیبا، کتان اور بالا پوش استعمال کرنے لگے اور ایک ادنیٰ اور ناقابل اعتسام خادم سے اہنگ نے ایک اعلیٰ مخدوم کی حیثیت اختیار کر لی۔ واضح ہونا چلہئے کہ ابو ہریرہ کے حق میں بھی امیہ کا پہلا اتفاقات یہ تھا کہ مسادیہ نے انھیں مدینہ کا ولی مقرر کیا۔ اس کے بعد رفتہ رفتہ ان کی اعداد میں اضافہ ہوتا گیا۔ یہاں تک کہ عقین میں ایک قصر اور ایک زمین انکو الاط ہوئی اور ایک دوسری زمین ذرا الحلیفہ میں انھیں دی گئی، مختصر یہ کہ بھی امیہ نے ابو ہریرہ کے نئے اس صنم کی بے حساب اعداد میں اضافہ کیا لیکن جو بات لرزہ بر انعام کرنے والی اور سینے میں دم بھڑکنے والی ہے اور جسے یاد کر کے ہر باغظت ہستی سراپا حزن و

۱۔ علیہ کے مطابق ابو ہریرہ کا بیان ہے کہ: میں نے اپنی پشت پر پڑے ہوئے بوسیدہ کپڑے کو سروبر کامستات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سامنے بھایا اس طرح کہ اس پر رنگتے ہوئے جوں مجھے صاف نظر آ رہے تھے۔ ابو ہریرہ اسی کپڑے کے ایک سرے کو اپنی گردن سے بازدھا کرتے تھے اور دوسرا سر ان کے ٹھنڈوں کو جھپٹتا تھا وہ اپنے ہاتھوں سے اس بار کو سیٹتے رہتے تھے کہ میادا ان کی شرکاہ کھل جائے۔

۲۔ ابن سعد نے طبقات میں، ص ۵۸-۱۲-۲ اور ذہبی نے اعلام البلاز، ص ۴۵-۲ میں لکھا ہے کہ ابو ہریرہ پوتین زیب تن کیا کرتے تھے اور سخاری نے ص ۲۵۹-۱۳ میں محمد بن سیرین سے روایت کی ہے کہ اہنگ نے ابو ہریرہ کو اس رنگ میں دیکھا کہ کتن خالص کا ایک جوڑا پہنچتے اور اپنی ناک اس میں بھر رہے تھے۔

ملاں بن جاتی ہے۔ وہ یہ ہے کہ عتبہ بن غزوان جیسی عظیم المرتبت ہستی کی جلیل القدر سہیشہ "بسرہ" کو مروان بن حکم نے جو اس وقت والی مدینہ تھا۔ ابوہریرہ کے زکاح میں نے دیا۔ یہ پاک سرشت اور صاحب فضیلت خاتون دہی ہیں کہ جن کے پاس ابوہریرہ نے اپنی تنگدستی اور عمریانی کے زمانے میں خدت گذاری کی تھی۔ خدا اس محترم اور صاحب حیثیت خاتون کی فریاد رسی کرے کہ اس نلک کج رفتار نے اس کی یہ حالت بنا دی اور اس تھائی ذلت و خواری کے ساتھ اسے اپنے ہی خادم ابوہریرہ کے ساتھ رشتہ ازدواج میں منسلک کر دیا آہ! یہ دنیا کتنی تنگدل اور ظالم ہے! اے کاش! ابوہریرہ جیسی گنائم اور ناقابل ذکر ہستی جو زبردستی کرنے والوں کی مدد اور زمانے کی غفلت کے سبب فستت کے دھنی ہے اور احتیں وہ مقام ملا جکا وہ خواب میں بھی لصورت ہئیں کر سکتے تھے اپنی اس نیک سرشت اور یاعظت خاتون کے ساتھ جسے بد نجیتی اور زمانے کی ناسازگاری نے اپنی پیٹ میں لے یا تھا۔ خوش رفتاری سے پیش آتے اور اپنے حق میں کی جلنے والی گذشتہ تیکیوں کو فراموش نہ کرتے اور غربت، افلاس اور عمریانی کے زمانے میں اس منظر کے احانت اور ان کی امناد کو

۱۔ عتبہ بن غزوان رض، امیر مجاہد ابو غزوان المازنی ہے۔ وہ اسلام لئے والے ساتوں شخص ہیں۔ عتبہ کا شمار جنگجو امراء میں ہوتا ہے۔ یہی وہ ہستی ہیں جنہوں نے بصرہ کا نقشہ تیار کیا اور اس کی بنیاد ڈالی۔ حضرت عمر رض نے اپنی دہانی کا وادی مقرر کیا۔ عتبہ رض نے حضرت عمر رض کے دور میں رکانہ ہجری کو دفاتر پائی۔ ابوہریرہ نے ان کی دفاتر کے پرسوں بعد ان کی بہن کو اپنے عقد میں لیا کیونکہ یہ واقعہ عقدتہ ۱۷ ہجری کے بعد وقوع پذیر ہوا اور اگر عتبہ زندہ ہوتے تو ابوہریرہ کی یہ مجال نہ ہوتی کہ وہ اپنے مخدوم و سرور کو اپنی سہری میں لاستے۔ مسخر کی کیس جائے کہ معتقد یہی تھا۔

یاد رکھتے۔ لیکن کمال تاسفت کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ ابوہریرہ نے ایسا ہنیں کیا بلکہ اس کے برعکس انہوں نے اس کے ساتھ انتہائی دحشیا نہ اور بے ادبانہ سلوک روک رکھا۔ یہ ہے بسرہ کے ساتھ ابوہریرہ کے سلوک کی داستان جوان کی بد سلوکی، بے احترافی اور کفران نعمت کو ظاہر کرتی ہے اپنی شریک حیات کے ساتھ اس قسم کا ناروا سلوک ہرگز کسی کریم النفس اور آبرو مند انسان اور باشرفت و باوقار شوہر سے کبھی سرزد نہیں ہوتا۔

### ابوہریرہ کی تن پروردی اور خوشگذرانی

جب ابوہریرہ اس مقام پر پہنچے جس پر ان جیسے ازاد کا پہنچا محل تھا۔ اور انہوں نے اس باعثت اور صاحب عزت و توقیر خاتون کو اپنا سہر بنا یا تو انہوں نے اپنے محسن کی قدر ہتھی کی۔ جتن کے احسانات کے بوجھ سے وہ دبے ہوئے تھے۔ اور عیاشی تن پر دری، بد اصلی اور سیپی طبع نے انہیں اس بات پر آمادہ کیا کہ وہ اُس خاتون کے حق میں جسے پہنچتی اور بدستمی نے اس جیسے انسان میں لک ہونے پر مجبور کر دیا تھا۔ حید ادب اور وقار سے تجاوز کر جائیں۔ لہذا ابوہریرہ ہمیشہ اس رشتے پر خوشحال و خوشنود نظر آتے تھے۔ اور بڑی ڈھنڈتی سے کہتے تھے۔ میں پیٹ بھرنے کی خاطر غزوہ ان کی بیٹی بسرہ کا ملازم تھا اور اسی لئے دوران سفر ان کی سواری کو ہاں کا کرتا تھا اور جب وہ آرام کرنے کے لئے رکتیں میں ان کی خدمت کیا کرتا تھا۔ اثرم اور این ماجھ کی روایت میں

- 1- ابوہریرہ کی خلاکت و شگفتی فقر و افلاس پر دلالت کرنے والے جملہ امور میں ایک بات یہ بھی ہے کہ جسی وقت حضرت عمرؓ نے ان ناشائعہ امور کی بناء پر بھرپت کی دلایت سے مزدیل کر کے اپنے پاس بلایا تو انہوں نے کہا: کیا تم اسی وقت کو محصول گئے جب میں نے یعنی بھرپت کا دادا بنایا تھا۔ اور تمہارے پاس پہنچنے کے لئے جوئے تک نہ رکھتے۔

ہے کہ میں اپنا پیٹ بھرتے اور کبھی کچھار سواری سے بطفت انزوں ہونے کرنے غزدان کی بیٹی کا ملازم ہوا جب وہ سواری سے اترتیں تو میں ان کرنے کلڑیاں جس کرتا تھا۔ اور جب وہ سوار ہوتیں تو ان کرنے کرنی خواہ کی کرنا تھا۔ مکھاب میں نہ اُس کو اپنی بیوی بنایا ہے۔ اور اب جب کبھی میں سوار یا پیادہ ہوتا ہوں تو اُسے میری خدمت کرنا پڑتی ہے۔ اس کے علاوہ وہ یہ بھی فرماتے ہیں جب ہم کسی صاف سخن سے بیاں میں پہنچتے ہے تو پرسہ کہتی بھتی جب تک میرے لئے کھانا تیار نہیں کر دے گے میں نہیں بیٹھوں گی۔ اور اب جب بھی میں کسی ایسے مقام پر اترتا ہوں تو اُس سے کہتا ہوں جب تک میرے لئے کھانا تیار نہیں کر دی گی میں نہیں بیٹھوں گا۔ ابن سعد نے محمدؐ کے واسطے سے ابوہریرہؓ سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا: میں اپنا پیٹ بھرتے اور مرکب کی سواری کا نہنچنے کرنے لئے ابن عفان اور غزدان کی بیٹی کا ملازم ہوا۔ جب وہ رہل سفر باندھتی تو میں ان کی سواری کو ہاتھا تھا اور جہشان کی صاجزادی نے مجھ سے کہا تھیں ننگے پیر چینا ہو گا۔ اور کھڑے مرکب پر سوار ہونا ہو گا۔ مگر اللہ نے اسے میرے نصیب کیا۔ اور اب میں اس سے کہتا ہوں کہ تھیں ننگے پیر چلتا ہو گا اور کھڑے مرکب پر سوار ہونا پڑے گا۔ اور ایک درست روایت میں ہے کہ تھیں ننگے پیر مرکب پر بیٹھا ہو گا اور سواری کو بٹھائے ہوئے اس پر سوار ہوتا پڑتے گا۔ آپ نے ملاحظہ فرمایا۔ ابوہریرہؓ کا یہ طرز عمل شرمند و جمالزدی سے کس قدر دور ہے کہ وہ بڑے انتحار کے ساقہ دنیا والوں کے سامنے اپنی بیوی کی تنزیل کرتے ہیں۔ اُسی کو آزار پہنچاتے ہیں۔ اور اُس سے انتحام یتے ہیں۔ ایسی حالت میں کیا کوئی شرافت مندان کی اعلیٰ خاندان کی ایسی روکی سے سلوک کر سکتا ہے۔ ہاں آلبتہ ان کرنے یہ کوئی تعجب خیز بات نہیں۔ کیوں کہ وہ ابوہریرہؓ ہیں۔ اور اس سلسلے میں اتنی ہی بات کافی ہے۔ ۱۔ نتم ۵۳ ص ۲ ج۔

جے کوئی بھائی نہیں تو اپنے بھائی کو  
کسی کوئی بھائی نہیں تو اپنے بھائی کو  
کسی کوئی بھائی نہیں تو اپنے بھائی کو  
کسی کوئی بھائی نہیں تو اپنے بھائی کو

---

بھائی

---

بھائی

---

بھائی

---

بھائی

سکیں تو ابوہریرہ نے موذن بننے کے لئے اپنی رعنیت کا انٹھار کیا۔ اب مہم اس موصوع کو زیر بحث لاتے ہیں کہ حضرت عمرؓ نے ان کو ستمہ ۲۱ ہجری میں علام ابن الحضری کی دفات کے بعد بھرین کی ولایت کے لئے منتخب کیا تھا کچھ عرصے کے بعد ان سے مستلق والی کی امامت کو داعدار بنانے والے امور کی شکایات حضرت عمرؓ کو ملتے لگیں لہذا انہوں نے ابوہریرہ کو مزول کر کے عثمان بن ابی العاص شفیعی کو ان کی جگہ مقرر کیا اور جب ابوہریرہ بھرین سے واپس لوگے تو حضرت عمرؓ کو معلوم ہوا کہ وہ اپنے ساتھ چار لاکھ درہم (یا دینار) لائے ہیں۔ اس بناء پر انہوں نے ابوہریرہ سے پوچھا: ابوہریرہ تم نے کس کو ظلم کا نشانہ بنایا ہے؟ انہوں نے کہا: نہیں۔ حضرت عمرؓ نے کہا۔ اپنے ساتھ لکھا سرمایہ لائے ہو؟ ابوہریرہ نے جواب دیا ۲۰ ہزار (درہم یا دینار۔؟)

۱- طبری کی روایت میں ہے کہ حضرت عمرؓ نے اعیین سنہ ۲۰ ہجری میں بھرین کا داری مقرر کیا۔

۲- ایسا مسلم ہوتا ہے کہ بھرین اس زمانے میں حقیقتاً خود کیفل عطا۔ اور جو پیغمبر دہلی سے بیت المال کے لئے بھیجا جاتا اس کی نظر نہیں ملتی۔ حید بن ہلال کہتے ہیں: حضرت حضری نے جو مال رسول خدا کے لئے بھیجا اس کی مقدار ۸۰ ہزار درینار (یا درہم) تک پہنچتا ہے۔ اس کے بعد اس سرمایہ کو چنانی پر ڈھیر لکھا گیا اور رسالت مائی صلی اللہ علیہ وسلم دوسرے افراد کے ساتھ اس کے اطراط جمع ہوئے۔ ان دونوں عدد و وزن کا حساب نہ تقابلکے لوگ اپنی معنی اس کام کے لئے استعمال کیا کرتے تھے۔ (سیر اعلام النبلاء ذہبی ص ۴۶-ج ۲) بلاذری نے اسی خبر کو فتح البلدان ص ۸۱ مطبوعہ یورپ میں نقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس سے زیادہ رقم پتیر صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس نہ اس سے پہلے آئی اور نہ اسکے بعد۔

حضرت عمرؓ نے پوچھا یہ سرمایہ کہاں سے حاصل ہوا؟ ابوہریرہؓ نے جواب دیا۔ اس مدت میں میں تجارت کرتا رہا۔ حضرت عمرؓ نے ان سے کہا: اب تک کے اخراجات کے ساتھ اپنی اصل رقم اٹھا کر باقی سرمایہ بیت المال کے حوالے کر دو۔ اس کے بعد حکم دیا کہ دس ہزار (درهم یا دینار) یا دینار (درهم یا دینار) ان سے حاصل کئے جائیں۔ طبقات ابن سعد میں ابوہریرہؓ کی روایت کے مطابق، حضرت عمرؓ نے اتنے سے کہا: اے دشمنِ خدا! اور دشمنِ اسلام! ایک دوسری روایت میں ہے کہ انہوں نے کہا اے خدا! اور اس کی کتاب کے دشمن۔ تم نے اللہ کے مال پر ہاتھ صاف کیا ہے۔ اس کے علاوہ ایک روایت یہ بھی ہے کہ انہوں نے فقط یہ کہا: تم نے اللہ کا مال چرایا ہے ایک روایت یہ بھی ہے کہ حضرت عمرؓ نے ان سے کہا: کیا تم بھول گئے کہ جب میں نے تھیں بھرپور بھیجا تھا تو تمہارے پاس پہنچنے کے لئے جتے تک تھے اور اب میں نے یہ سنا ہے کہ تم نے ایک ہزار چھوٹے سو دینار قیمت رکھنے والے مکھوڑے سے خرید لئے ہیں؟ ابوہریرہؓ نے کہا میرے پاس گھوڑے سے بھتی جن کی افزائش اُنہیں ہوئی ہے اس کے علاوہ مجھے ہمیشہ تفاوت ملا کرتے تھے۔ حضرت عمرؓ نے کہا: اپنے محتاج کا حاب لگا کر اس پیسے سے اٹھا لو اور باقی واپس کرو: ابوہریرہؓ نے کہا: اس طرح کا حکم صادر کرنے کا تمہیں کوئی حق نہیں پہنچتا، حضرت عمرؓ نے کہا، ہاں اور تازیتے لگائے کہ ابوہریرہؓ ہو لہان ہو گئے۔ اس کے بعد انہوں نے چکر کہا: لاؤ

۱۔ کیا دالی امین کو یہ بات زیب دیتی ہے کہ وہ تجارت کرے؟ اگلے چند ادراق بعد آپ لاحظہ فرمائیں گے کہ دایان امین کا کیا اذ از محانا اور وہ کس طرح کے عتے۔

۲۔ تاریخ کبیر فارسی۔ ص ۳۳۸ - ۷۲

۳۔ متم ۲ ص ۵۹ - ۶۰ - ۷۲

۴۔ اس جملے پر تامیل فرمائی گئی اس کے معنی سمجھنے کی کوشش کیجئے۔

رقم حاضر کرد، ابوہریرہ نے کہا میں اس کو راہ خدا میں دیتا ہوں۔ حضرت عمرؓ نے کہا کہ اس کی صورت بھی یہ ہے کہ مال کسب حلال سے ہو اور کمال رضایت کے ساتھ حوالے کیا جائے۔ تم یہ سمجھتے ہو کہ اتصال بھرین سے آئے ہو اور لوگوں نے اللہ کی خاطر تھیں اموال پر دکے ہیں۔ حقیقت تو یہ ہے کہ "امیہ" نے ہمہیں خرچ لئے کے لئے جنم دیا ہے۔ یہ روایت زیادہ ترین صحت ہے کیوں کہ اسیں حضرت عمرؓ کی سخت گیری اور ابوہریرہؓ کی مزاجی کیفیت کی حقیقت بیان ہوئی ہے روایت سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ حضرت عمرؓ نے ابوہریرہؓ کے احوال کو ابوویکی اشعری اور حارث بن کعب بن دہب و عینہ ہما کے اموال کی طرح تضییف کیا ہے۔ یہاں پر ہم ایک نکتہ کی وضاحت ضروری سمجھتے ہیں تاکہ اس طرح ان شخصیں کو حکوم بنایا جائے جو ابوہریرہؓ کو بغیر کسی شخصی لیاقت و استحقاق کے عالم اور عالمی مرتبہ بنانا چاہتے ہیں کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ اگر ابوہریرہؓ پر خلافات ایسا ست قدم اٹھاتے والے شخص ہوتے تو حضرت عمرؓ انہیں بھرین کا والی نہ بناتے۔ حضرت عمرؓ نے ایسا صرف اس لئے کیا کہ ابوہریرہؓ ایک بلند مقام کے حامل تھے۔ ہم ان اشخاص کے جواب میں ایسی طرف سے کچھ انہیں کہنا چاہتے بلکہ صرف طبقات ابن سعد کی روایت بیان کرنے پر التفاکر ناچاہتے ہیں۔

## واليوں کے انتخاب میں حضرت عمر کا طریقہ کارہ

حضرت عمرؓ

کا طریقہ کارہ یعنی کہ وہ جس کی شہر کے لئے کمی عامل کا انتخاب کرتے تو پہلے اسکے اموال کی نہ رست مرتب کرتے تھے تاکہ وہ دیکھ سکیں کہ اس نے اپنی حکومت کے دوران کی کیا۔ اگر اس دوران اس کے احوال میں اضافہ ہوتا تو حضرت عمرؓ

۱۔ امیہ ابوہریرہؓ کی والدہ کا نام ہے۔

۲۔ عقد الغریدہ۔ ص ۵۳۔ ج ۱ اور ابو موسیٰ، ابوہریرہؓ کے ساتھ ایک ہی وقت اسلام لائے۔

اس زائد عمال کو دو حصوں میں تقسیم کر دیتے تھے۔ نیز یہ کہ حضرت عمرؓ نے کسی شہر کی ولایت کے لئے کبھی اکابرین صحابہ کا انتخاب نہیں کیا بلکہ اس کام کے لئے وہ عمرو بن العاص، معاذیہ بن ابی سفیان اور میرہ بن شبہ جیسے عام اصحاب کا انتخاب کرتے تھے اور حضرت علی علیہ السلام، حضرت عثمانؓ، طلحہؓ، زبیرؓ اور عبد الرحمنؓ بن عوف جیسے افضل صحابہ کو اپنے پاس رکھتے تھے جیساں سے پوچھا گیا کہ آخر کس نے بزرگان صحابہ کو اس کام پر مأمور نہیں کیا جاتا تو انہیں نے جواب دیا۔ میں نہیں چاہتا کہ حکومت سونپ کر ان ہستیوں کو آلوڑ کر دوں۔ نیز یہ کہ ان کا فنا ہے کہ کبھی کوئی عامل ایک سال سے زیادہ کسی حکومت پر برقرار نہیں رہا۔ کاش ابو ہریرہ کے چاہئے والے اور ان کا دفاع کرنے والے بھرپور کی حکومت کے دران ان کی روشن دیسرت کو دیکھ کر مہر پر لب نہ ہوتے۔

۱- طبقات ابن سد- ص ۳۰۳- ح ۳ ق ۱

۲- سیر اعلام النبلاء- ص ۲۸۱- ح ۲

## نیانڈار والیوں کی

چند

مثالیں

jabir.abbas@yahoo.com

بھرپوری کی دلایت کے موقع پر ابوہریرہؓ کی سیرت سے یہ بات ثابت ہوئی کہ امرولایت میں ان کا طبع عمل دیانت دار والیوں کی روشن کے سراسر خلاف تھا جس کی بناد پر حضرت عمرؓ کو اعفیس معزول کر کے وہ تمام بائیں کھنچ پڑیں جس کا تذکرہ کیا جا چکا ہے اور یہ بات بھی معلوم ہوئی کہ بھرپوری میں آئنی کثیر رقم تاحق ہستھیا نے کا بہانہ ابوہریرہؓ کے پاس یہ محتاکہ وہ دہان بخارت کیا کرتے تھے اور

اھنیں تھے تھات ملا کرتے تھے۔ ایسی صورت میں ان سے پوچھنا پڑے کہ کیا دیانت دار والی کو یہ بات زیب دیتی ہے کہ وہ اپنی رعیت کے ساتھ تجارت کرے یا یہ کہ اپنی رعیت کے عطا یا کی طرف دست طمع دراز کرے۔ خاص طور پر ابو ہریرہ جلیسی شخصیت ؟ ؟ ؟ ! مگر ہمیں کہا پڑیا کہ ابو ہریرہ کے لئے یہ بات تجرب خیز نہیں کہ انہوں نے بھرین کی حکومت میں ایسی روشن کیوں اختیار کی بلکہ تجرب خیز بات تو یہ ہوتی کہ وہ اس کے بدلے عمل کرتے کیونکہ ابو ہریرہ کی تاریخ اس بات کی شاہد ہے کہ ان کا طرز عمل ساری زندگی یوں ہی رہا ہے اور یہ ایک قدرتی امر ہے کہ ساری زندگی جسیں ڈگ پر وہ چلتے رہے ہیں اس کو ترک کرتا ان کے بس کی بات نہ بھتی اور اگر کسی کو دیانت دار اور امین والیوں کی روشن کے درخواں منزٹے دیکھتا ہوں تو اعفیں یعنی احبلہ، صحابہ کی سیرت کی جانب رجوع کو نہ پڑے گا۔ تاکہ اھنیں دیانت دار، با امیان، پاک سرشت عالی ذرات افراد اور ہر طرح کے اعلیٰ صفات سے عاری نقویں کے درمیان واضح فرق کا احساس ہو جائے اور ان عالی قدر ذرات کے چند منزٹے یہ ہیں۔

## حدیفہ بن الیمان

حضرت حدیفہ بن الیمان  
نخباء صحابة اور صاحب سیر

پیغمبر ہی۔ رسول خدا نے اھنیں اسلام منافقین بتا دیئے تھے۔ حضرت عمرؓ نے اھنیں والی مدینہ بنایا اور ان کے لئے ایک فرمان لکھا جس میں اہل مدن کو اس طرح گوش گذار کیا کہ: ان کا فرمان سنو، ان کی اطاعت کرو اور ان کی خواہشات کا احترام کرو۔ حدیفہ بھی مخقر سے تو شر کے ساتھ ایک گدھے

- حضرت عمرؓ نے اھنیں ستم دے کر پوچھا تھا: کیا میں بھی منافقین میں سے ہوں؟

(بقیے حاشیے اگلے صفحے پر ملاحظہ فرمائیں)

پر کامٹی لگاتے اپنے محل ناموریت کی طرف روانہ ہوئے اور جب مدارس پہنچنے تو وہاں کے بڑے بڑے زمینداروں اور تاجریوں نے ان کا اس حال میں استقبال کیا کہ ان کے ایک ہاتھ میں روٹی اور دوسرا ہے میں گوشت کا۔

حدیفہ نے کہا، نہیں، مگر تمہارے بعد میں کسی کی ستائش نہیں کرتا ہے زاد حضرت عمرؓ ہر صحابی کی دفاتر پر حدیفہ کا خیال رکھتے تھے۔ اگر حدیفہ اُس کے جنازے میں شریک نہیں ہوتے ہیں تو وہ کمچھ لیتے رکھتے کہ مرنے والا منافق ہے۔ حدیفہ نے سنہ ۶۷ ہجری میں دفاتر پائی اور جنگ جمل میں شریک نہ ہو سکے، ان کے فرزند صفویان اور سید بن اسی میں شرکیت کی اور مبارے گئے۔ ان دونوں صاحبزادوں نے اپنے پدر بزرگوار کی دصیرت پر حضرت علی علیہ السلام سے بیعت کی صحیحین میں حدیفہ سے ۱۲ حدیثیں موجود ہیں۔

۱۶۔ اصحاب عقبہ کے متألقین سے مادر داد افسزاد ہیں جو غزوہ تبوک کے موقع پر رسانست ماب صلح اللہ علیہ والوسلم کی راہ میں گھات لگائے بیٹھے ہیں تو انہوں نے اپنے منہ پر ڈھانٹا باندھ دکھا لیا اور اسی اونٹ کو جس پر پیغمبر اکرم صلح اللہ علیہ والوسلم سوار ہتے اور جس کی ہمار عمار یا سر کے ہاتھ میں ہتھی اور حدیفہ اسے ہنکار ہے تھے مجھ کا ناچاہتے رکھتے تاکہ اونٹ گھٹائی پر سے گھرا کر پینچے گر پڑے۔ پیغمبر اکرم صلح اللہ علیہ والوسلم نے ان کے نام حدیفہ کو بتا دیا ہے۔ اس سلسلے میں المعاشر بن قتیبه نے جن ناموں کو پیش کیا ہے ان کی تفصیل یہ ہے۔ عبد اللہ بن سلوان۔ کامت رسانست ماب صلح اللہ علیہ والوسلم عبد اللہ کے باپ سعد بن ابی سرح۔ ابو حاضر الاعرابی حلاس بن سوید۔ مجیع بن حارث۔ ملیح التمیمی جسے عطر کعبہ کی چوری کی اور اسلام سے مرتد ہوا۔ حصیص بن نیسر جسے زکوات کی کمحجروں کو چرا یا تھا۔ طعیمہ بن ابی سرقہ۔ مرهہ بن ربیع اور ان کے سرغہ حنظله الٹاٹ کے باپ۔ ابو عامر جس کے نئے مسجد صرار تعمیر ہوئی۔

ٹکڑا اخفا اور وہ اسے کھاتے میں مشغول تھے ایسے مرق پر حذلیقہ نے اصل مدان کے سامنے مذکورہ فرمان پڑھا۔ لوگوں نے کہا: آپ جو طلب فرمائیں ہم حاضر کرنے کے لئے تیار ہیں۔ حذلیقہ نے کہا میں جب تک والی کے عہدہ پر فائز ہوں تم سے اپنے دوزانہ کی خواراک اور اس چورپایہ کے لئے محتوظہ ہی سی گھاٹس کے علاوہ اور کسی چیز کا خواہاں نہیں ہوں۔ حذلیقہ اس طرح کچھ عرصتے تک مدان میں متوقف رہے اس کے بعد حضرت عمرؓ نے احتیض و اپس مدینہ آئنے کے لئے لکھا اور خود حسب عادت ان کی راہ میں چھپ کر بیٹھ گئے مگر جب انہوں نے حذلیقہ کو اسی طرح خالی باختہ واپس لوٹتے ہوئے دیکھا جس طرح وہ گئے تھے تو وہ ان کے قریب آئے اور کہا۔ تم میرے اور میں تمہارا بھائی ہوں۔

## سلمان فارسی

اب دویتن سطرسی اس حلیلی لفظ  
صحابی کی تاریخ میں زینت قرطاس  
وقلم کرتا ہوں جسے حافظ مزرب ابن عبد البر نے ایسی کتاب میں سحر پر کیا ہے  
وہ لکھتے ہیں: کچھ لوگ سلمان کے پاس جب وہ امیر مدان تھے آئے اور  
انہوں نے دیکھا کہ سلمان بیٹھے بیٹھے بیٹھے بیٹھے بیٹھے بیٹھے بیٹھے ہیں۔ ان میں سے ایک  
شخض نے سلمان سے مخاطب ہو کر کہا: تم امیر مدان ہو، بیت المال سے  
تمہیں تنخواہ ملتی ہے۔ بچھ ریفت خرمائیوں بیٹ رہے ہو؟ سلمان نے جواب  
دیا "مجھے پسند ہے کہ میں اپنی محنت سے رذق حاصل کروں، اور جیسا کہ  
بیان کیا گیا ہے سلمان نے بیٹ خرمائیوں کام انصار سے اس وقت سیکھا  
جب وہ پیغمبر اکرم ﷺ کے ساتھ مدینہ میں تھے۔ احتیض ہر  
حال پاچ ہزار (درہم یا دینار) تنخواہ ملتی تھی جسے وہ راہ حدا میں دے

دیا کرتے ہتھے اور محنت کے ذریعے کافی ہوئی رقم سے وہ اپنے لئے روزی فراہم کیا کرتے ہتھے۔

## خالد بن ولید

ایک مختصر سی سطر خالد بن ولید کے بارے میں نقل کرنا بھی مناسب معلوم ہوتی ہے جسے نافع نے نقل کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جب خالد نبوت ہوئے تو بجز کھوڑا، اسلحہ اور غلام ان کے پاس اور کچھ نہ تھا اس لئے حضرت عمر بن الخطاب نے ان کے بارے میں کہا: خدا رحمت کرے ابو سليمان پر کہ وہ اسی طرح کا نکلا جیسا کہ ہمیں گھمان تھا۔ یہاں ہم اسلام کی ان چند مایہ ناز بر جستہ شاہزادوں کی نشان دہی پر آکتفا کرتے ہوئے آگے بڑھتے ہیں۔

- ۱۔ کتاب ال استیصال۔ مطبوعہ ہند۔ ص ۵۷۲۔ حج ۲۔ سلمان کے دیکھ و فضائل کے لئے اسی کتاب سے رجوع فرمائیں۔
- ۲۔ حالانکہ حضرت عمر بن الخطاب نے خالد بن ولید کی نسبت کوئی اچھی رائے نہیں رکھتے تھے اور اس غلطی کے سبب جو اتفاق یوم البطاح میں مالک بن فہیرہ الیر بوعلی کی نسبت ان سے سرزد ہوئی رحیم کی داستان بیشتر اسلامی کتب دیر میں موجود ہے) وہ ہمیشہ ان کی بے مہری کاشکار رہے۔

## ابوہریرہ

### حضرت عثمانؓ کے

### بعد ابھریں

jabir.abbas@yahoo.com

اس سے پہلے ہم یہ بات بتاچکے ہیں کہ سفیر اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ اور خلق ارشدین کے دور میں ابوہریرہؓ کی کوفی شان و منزالت نہ محنتی اور وہ خلیفہ شافعی کی زندگی میں نقل روایت کے لئے اپنی زبان کو جنبش تہیں دے سکتے تھے۔ نیز یہ کہ ایکھنس قتل عثمانؓ سے پہلے فتوے کی جرأت بھی نہ ہوئی تھی۔ برٹے برٹے تاریخ زیسوں نے ہماری اس بات کی تقدیق

کی ہے۔ البتہ نقل روایت میں زیادہ روی کی روشن اہنوں نے بنی امیہ کے دور میں اختیار کی۔ جب انھیں میدان حادی نظر آیا تو وہ بنی امیہ کے مبلغین میں شامل ہو گئے۔ ابن سعد نے طبقات میں ابن عباس پر گفتگو کرتے ہوئے لکھا ہے کہ<sup>۱</sup> : ابن عباس، ابن عمر، ابو سعید خدری، ابو ہریرہ، عبداللہ بن عمر بن عاصی، جابر بن عبد اللہ، رافع بن خدیج، سلم بن الاکوع ابو داقد الملیشی، عبداللہ بن سجینہ اور ان جیسے افراد اصحاب پنجم صدی میں شمار ہوتے تھے۔ یہ اصحاب حضرت عثمانؓ کے بعد تمام عمر مدینہ میں فتویٰ دیتے ہے اور پنجم صدی قمری میں عثمانؓ سے نقل روایت کرتے رہے۔ لیکن حضرت عثمانؓ کی رفات سے پہلے ابو ہریرہ عالم صحابہ میں شارہوتے تھے اور درستے مشہور صحابہ کی طرح کسی نے انھیں بجز اس کے کسی بھی دینی امر میں مشغول نہیں دیکھا۔ جب وہ علاء بن الحضری کے ساتھ بحرین میں تھے تو انہوں نے فقط اذان کہنے کو اپنا شاعت بنا لایا تھا جسے ہم پہلے بھی بیان کرچکے ہیں۔ اس طرح ابو ہریرہ کو مروان کے زمانے میں سترہ ہجری کے بعد تک اذان سے شفتہ رہا مگر بنی ایم کے زمانے میں جب تمام اکابر و ابرار صحابہ کی زندگی کے چرانے مل ہو چکے تو ابو ہریرہ کا ستارہ بخت چکنے رکا۔

۱۔ ص ۳۳۶-۳۳۷- ج ۲ ق ۲ - مطبوعہ لندن - اور تاریخ ذہبی ص ۱۲۲- ج ۲

اس کے علاوہ کتاب سیر اعلام النبلاء - ص ۲۳۷ - ج ۲ اور ہماری کتاب ماں صفاہ علی السنہ المحمدیہ " ملاحظہ فرمائیں۔ تاکہ یہ بات مسلم ہو جائے کہ کون کون حضرت ختمی مریت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آپؐ کے بعد حضرت ابو بکر و عمرؓ کے زمانوں میں فتویٰ دیا کرتے تھے اس وقت آپؐ کو مسلم ہو کر ابو ہریرہ کسی طرح بھی ان کے درمیان ہیں ہے کیوں کہ وہ اس وقت تک ایک مگنام شخصیت تھے اور کوئی آن کوہی جانتا تھا۔

## وہ واقعات اور جنگیں

جس میں ابو ہریرہ نے

شرکت نہیں کی اور ظاہر

کیا کے وہ انہی میں

شرکیک تھے

jabir.abbas@yahoo.com

ابو ہریرہ نے ایسا کوئی عمل نہیں چھوڑا جس میں بھی امیہ کے نزدیک لائے  
اتیال کو چار چاند رکھتے ہوں اور اس مقصد کے لئے انہوں نے اپنے آپ کو ہر  
میدان میں آتارا۔ ان مقامات میں سے ایک مقام درہ ہے جہاں وہ اپنے آپ کو ہر  
ان جنگوں اور ان واقعات کا شرکیک بتاتے ہیں جن میں انہوں نے قطعاً ثرکت  
نہیں کی۔ بخاری تاقلی ہی کہ انہوں نے کہا: ہم نے خیبر کو فتح کیا مگر مال غنیمت

میں سونے چاہدی کو ہاتھ نہیں رکایا بلکہ وہاں سے گائے اور ادنٹ اپنے ساختھ لے گئے۔ حالانکہ ابوہریرہ نے کسی طرح بھی جتنگ خبر میں شرکت نہیں کی بلکہ وہ فتح خبر کے بعد پیغمبر اکرم ﷺ کے حضور شرفیاب ہوئے۔ اسی کے علاوہ انہوں نے یہ بھی دعویٰ کیا کہ وہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کیسا تھا ان کے حج میں شرکیہ رہے ہیں اور اس بارے میں انہوں نے بڑی بیجیدیہ اور بے سرو پار روایات کو بیان کیا ہے اور افسوسناک بات یہ ہے کہ بخاری نے اپنی کتاب میں ان روایات کو مجکہ دی ہے اور باحقیقیہ روایات ابوہریرہ اور ان کے فرزند کی جانب سے ماخوذ ہیں۔ اس سلسلے میں ابوہریرہ کبھی تو یہ کہتے ہیں کہ حضرت ابو بکرؓ نے اس حج پر مجھے دریگ چند مودتوں کے ہمراہ بھیجا تاکہ لوگوں کے درمیان جا کر اذان دوں اس کے بعد پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے حضرت علیؓ کو بھیجا تاکہ وہ ہمارے ساختھ سورہ برائت کو لوگوں کے سامنے پڑھ کرستا میں۔ دراصل ابوہریرہ یہ کہتا چاہتے ہیں کہ وہ حضرت ابو بکرؓ کے ہمراہ تھے اور حضرت علیؓ ان پر بعد میں دارو ہوئے اور کبھی یہ کہتے ہیں کہ میں اس گروہ میں بھا جسے پیغمبر اکرم ﷺ نے حضرت علی علیہ السلام کے ساختھ مکد والوں کو سورہ برائت سنانے کے لئے بھیجا تھا۔ بھر جال ہم ابوہریرہ کی درہم بہم گفتگو کے باشے میں کچھ کہتا ہیں چاہتے تاکہ بے سود بحث سے بچے رہیں البتہ جس بات کا تذکرہ ہزوری ہے وہ یہ ہے کہ حضرت ابو بکرؓ کے حج کا داقعہ بہت روشن و آشکار ہے جس کو اب اسحاق، ابن ہشام

۱۔ اس وقت کو بخاری نے سورہ برائت کی تفیر میں نقل کیا ہے۔

۲۔ اسے حاکم نے نقل کیا ہے۔ اور احمد دنسائی کی روایت میں ہے کہ جب پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے حضرت علیؓ السلام کو سورہ برائت دے کر مکد والوں کی طرف بھیجا تو ہم آپ کے ساختھ تھے۔

طبیری اور تمام محققین نے لکھا ہے کہ مگر کسی نے اس داستے میں ابو ہریرہ کا  
تذکرہ نہیں کیا ہے۔ مزید اطلاع کرنے کے لئے ہم سیرۃ ابن ہشام کی تحریر نقل کرتے  
ہیں۔ پنیرا کرم ﷺ نے حضرت ابو بکرؓ کو سنہ ۹ ہجری  
میں امارت حج کے عنوان سے مکمل بھیجا حضرت ابو بکرؓ کی روانگی کے کچھ ہی  
دیر بعد سورہ برائت کا نزول ہوا۔ پنیرا کرم ﷺ نے حضرت ابو بکرؓ کے ہمراہ روانہ کریں؟ رساالت  
کہ: کیا یہ بہتر نہیں کہ اس سورہ کو حضرت ابو بکرؓ کے ہمراہ روانہ کریں؟ رساالت  
مائب ﷺ نے فرمایا: میری طرف سے اس رسالت کو کوئی  
ادا نہیں کرے گا۔ مگر میرے اہلیت سے کوئی فرو اس کے بعد آپ نے حضرت  
علی علیہ السلام کو بلا یا ادم ہدایت زمیں کے مکمل جا کر سخر کے دن جب لوگ منی  
میں جمع ہوں تو تم سورہ کو ان کے سامنے پڑھ کر سنانا، انتہا، حضرت علی  
علیہ السلام، رسول مقبول ﷺ سے متعلق ایک نامہ عضباءً  
پر سوار ہو کر روانہ ہوئے یہاں تک کہ راستے پر حضرت ابو بکرؓ سے جانے اور  
ان کے ساتھ مکملی سمت روانہ ہوئے۔ حضرت ابو بکرؓ نے دیکھ ازاد کے ساتھ  
حج ادا کیا اور جب سخر کا موقع آیا تو حضرت علی علیہ السلام اٹھ کھڑے ہوئے  
اور آپ نے فرمان پنیرا کو کما حقہ اجراء کیا۔ یہ ہے حضرت ابو بکرؓ کے حج کی  
صحیح داستان۔ اس بناء پر ابو ہریرہ کا نام اس داستان کے کس حصہ میں آیا؟ اور  
اگر نہیں آیا تو پھر ہمیں کتنا پڑے گا کہ راویان حدیث نے اس سلسلے میں جو کچھ  
ابو ہریرہ کے نئے لکھا ہے وہ قطعاً مور د اطمینان و دوثق نہیں ہے اگرچہ ان میں  
نجاری و غیر نجاری ہی کیوں نہ شامل ہوں۔ بہرحال یہ ایک حقیقت ہے کہ ابو ہریرہؓ  
اس حج میں بطور کلی شریک نہیں تھے نہ حضرت ابو بکرؓ کے ساتھ اور ہمیں حضرت  
علیؓ کے ہمراہ۔ بھلا داد اس حج میں کس طرح شریک ہو سکتے تھے جبکہ اس وقت وہ  
بالحقیق مدنیت میں تھے بلکہ علاوہ کے ساتھ بھرجنے میں تھے جیسا کہ ہم پہلے اس  
کو ثابت کر کچھ ہیں ان کے غرائب روایات سے مسترد ک حاکم کی نقل کر دہ یہ

روایت ہے کہ: یہ حضرت عثمانؓ کی زوج رقیۃؓ کی خدمت میں حاضر ہوا جب ان کے ہاتھ میں ایک کنگھی تھی۔ حضرت رقیۃؓ نے کہا: ابھی چتھے لمحوں پہلے پنیر اکرم ﷺ میکر پاس موجود تھے اور میں ان کے بالوں کو کنگھی کر رہی تھی۔ آپؓ نے فرمایا: رقیۃ ایوب عبد اللہ (حضرت عثمانؓ) کا کیا حال ہے۔ میں نے عرض کی: اچھے ہیں۔ آپؓ نے فرمایا: ان کا خیال رکھو ان کی عزت کو دیکھو تو وہ میرے اصحاب ہیں تھے زیادہ مجھ سے مشاہد ہیں۔ حاکم کہتے ہیں یہ حدیث (صحیح الاستار) ہے مگر اس کامتن زیادہ محکم نہیں کیونکہ حضرت رقیۃؓ کا انتقال سنہ سدر حجری میں فتح بدر کے موقع پر ہوا تھا اور ابوہریرہؓ نے نقل کیا ہے یہ بے کہ: ہم نے پنیر اکرم ﷺ کے ساتھ نماز نماز یا عصر ادا کی۔ پنیر اسلام ﷺ نے دوسری رکعت میں نماز ختم کی اس وقت زوالیدین نے آپؓ سے پوچھا: کیا نماز کی رکعتیں کم ہو گئی ہیں؟ یا آپ بھول گئے ہیں؟ حالانکہ زوالیدین ابوہریرہؓ کے اسلام لاتے سے پیشہ جنگ بر میں شہید ہو چکے تھے۔ اس طرح کی بے بنیاد روایتیں بہت زیادہ ہیں۔ اب ہم ابوہریرہؓ کی روایتوں کے چند مذکونے پیش کرنا ہیا ہے ہیں۔

۱۔ یا شہر اس روایت کا تعلق بھی ابوہریرہؓ کی ان روایات سے ہے جن کے ذریعے اہل نبی امیہ سے تقرب حاصل کیا۔

ابوہریدہ

کی روایات

کے چند

منوٹ

jabir.abbas@yahoo.com

ابوہریدہ کی تاریخ کے ان گوستوں کو احاجاً کرنے کے بعد اب ہم ان کی  
بیان کردہ روایتوں کے چند عنوانے پیش کرنا چاہتے ہیں جنھیں رسالت مآپ  
صَلَّى اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَاٰلِ السَّلَّٰمُ وَسَلَّٰمٌ سے نسبت دیتے ہیں۔ ان روایتوں کے باعث  
میں ہم کچھ کہنا ہنسی چاہتے بلکہ اس کا فیصلہ قارئین کے ہوش و خرد پر چھپوڑتے  
ہیں کیون کہ ان کے بارے میں اب کافی طویل گفتگو ہو جکی ہے۔ بخاری اور مسلم

نے ابوہریرہ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: ملک الموت حضرت موسیٰ علیہ السلام کی خدمت میں آئے اور ان سے کہا: اپنے پروردگار کو بیکھو یہ سن کر حضرت موسیٰ نے ملک الموت کے منہ پر اس زور کی چیز ماری کہ ان کی آنکھیں بچھوٹ گئیں۔ ملک الموت خدا کے حضور والپس آئے اور کہا کہ پروردگار اوتھے مجھے کس بندے کے پاس بھیجا ہے جو مرنے کے لئے راضی ہیں؟ اس نے تو میری دلوں آنکھیں بچھوڑ دی ہیں۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ملک الموت کی آنکھیں والپس کیں اور اس سے کہا: میرے بندے کے پاس والپس جاؤ اور اس سے جو لوگ زندگی کے طالب ہو تو ایک گائے کی پشت پر ہاتھ رکھ دو۔ تمہاری تحصیل تسلیم کرنے والے بالوں کی تعداد کے برابر تمہاری زندگی کے سال مقرر ہوں گے۔ اس کے علاوہ بخاری اور مسلم نے اس روایت کو بھی ابوہریرہ سے نقل کیا ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا ایک دفعہ بہشت اور دوزخ کے درمیان گفتگو پوری۔ دوزخ نے کہا: یہ سرکش اور

۱۔ شعبانی نے اس حدیث کو "معطیۃ موسیٰ" کے عنوان سے اپنی مشہور کتاب "المضات والمتسبب" میں نقل کیا ہے اور کہا ہے کہ اس کا متعلق پرانی داستانوں سے ہے۔ اس بارے میں جو بیان ہوئی ہی اس میں ملک الموت کو نامیتا قرار دیا گیا ہے: یہاں تک کہ اس کے بارے میں کہا گیت: "یا ملک الموت لقیت منکر الطے موسیٰ ترکت کٹ اعورا۔" رائے ملک الموت کسی منکر سے سامنا ہوا ہے شاید موسیٰ کے طلاقچے نے تمہیں اذھا کر دیا ہے۔ اس کے بعد شبیلی اپنی گفتگو کو اس عبارت پر ختم کرتے ہیں کہ: میں اس کہانی کی ذمہ داری سے بری ہوں۔ ص ۴۰ - ۴۱۔ بے شک شبیل کو حق پہنچتا ہے کہ وہ اس روایت سے تبریزی کریں۔ کیونکہ وہ صاحب عقل ہیں اور ہر صاحب عقل کو اس فتنہ کی یادوں سے برائت کرنا چاہیے۔

متکبرین کی منزل ہوں، بہشت نے کہا: آخر صنیعیت، عاجز اور افتادہ لوگ  
ہی کیوں میری تقدیر بنتے ہوئے ہیں۔ یہ سن کر خداوند تبارک و تعالیٰ نے  
بہشت سے فرمایا: تو میری رحمت ہے اور میں تیرے ہی ذریعے اپنے بنوں  
کو مور در حست قرار دوں گا۔ اس بنادر پر حیثت دو دفعہ دونوں ہی افراد  
بشر سے پڑھوں گے مگر دفعہ اول کا پیش نہیں بھرے گا۔ جب تک کہ وہ خود  
زمین پر ہرگز ہرگز کہتا ہوا اترنے آئے اس کے بعد وہ سیر ہو گا اور اسکا یہ حصہ  
دوسرے حصہ میں سما جائے گا۔ ای آخر۔ شیخین نے ان سے روایت کی ہے کہ  
ہزارات ثلث شب کے بعد ہمارا پروردگار آسمان دنیا پر نازل ہوتا ہے اور  
پکار کر کہتا ہے: کون کون اس وقت میری عبادت میں مصروف ہیں میں  
ان کی آرز و بربانا چاہتا ہوں ..... اخ اس روایت کو بھی شیخین  
نے ان سے تقلیل کیا ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا: حضرت  
سیلان بن داؤد نے کہا: آج ذات میں کمی عورتوں سے ہمبستر ہونا چاہتا  
ہوں تاکہ ہر عورت سے ایک فرزند متولد ہو اور وہ سب مل کر راہ خدا میں جنگ  
کریں۔ اس وقت ایک فرشتہ نازل ہوا اور اس نے حضرت سیلان سے کہا کہ  
انتشاء اللہ ہو، مگر حضرت سیلان نے الشاء اللہ ہیں کہا اور اپنی عورتوں کے  
ساتھ ہمبستر ہوئے۔ مگر کمی عورت سے کوئی فرزند پیدا نہیں ہوا۔ بجز اس  
عورت کے جس کا فرزند آؤ ہے بدن سے اتنا تھا۔ اس کے بعد ابوہریرہ کہتے  
ہیں کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا: اگر حضرت سیلان الشاء اللہ  
کہتے تو وہ مرتکب گناہ نہ ہوتے اور ان کی حاجت برآری کے امکانات بھی  
پوری طرح روشن ہوتے۔ شیخین نے ایک اور روایت بھی ان سے نقل کی  
ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے ایک موقع پر عناز کی ادائیگی کے  
بعد فرمایا: دوراتِ عناز شیطان مجھ پر ظاہر ہوا اور جبراً مجھ سے عناز توڑنے  
کے لئے کہا۔ مگر اللہ نے مجھ کو اس پر مسلط کر دیا اور ستمیں نے اس کا گلا گھوٹ

دیا۔ میرا دل چاہتا تھا کہ اسے پکڑ کر کسی ستون سے باندھ دوں تاکہ تم لوگ اُکر اس کا تما شاد بیکھو۔ اس وقت مجھے حضرت سیمانؑ کی وہ بات یاد آئی جب اُنہوں نے کہا تھا ”پر درگار مجھے دہ تو ت و پادشاہی عطا کرو جو میرے بعد کسی اور کے نئے سڑاوار نہ ہو۔ شیخیں ہی نے ابوہریرہؓ کے حوالے سے اس قول کو پیغمبر اکرم ﷺ سے منسوب کیا ہے کہ یعنی اسرائیل کا ایک گردہ مفقوود الاثر ہے ز جانے ان پر کیا بینتی۔ مجھے یقین ہے کہ وہ چھوڑوں کی شکل میں بدل گئے ہیں کیونکہ اذمنی کا دودھ اکھیں مرغوب ہیں مگر جب وہ یکری کا دودھ دیجئے ہیں تو اسے بڑے شوق سے پی جاتے ہیں.....

..... اُخْرَ، بخاری نے ان سے روایت کی ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : کافر کے دشاؤں کے درمیان تن در و سوار کے میتن دن راہ کا فاصلہ ہے اور سلم کی روایت میں ہے کہ : کافر کی کھال کی موٹانی ۲۲ گز بھاپ ذرع جبار ہے (اللہ اکبر یا حفظ) ! تمذی اور حاکم کی روایت میں ابوہریرہ سے منقول ہے کہ : کافر کا دانت کوہ احمد کی مانند ہے اور اور اس کی نشست گاہ جہنم میں ملکہ اور مدینہ کی ماضیت کے برابر ہے یہاں پر کافر سے تعلق بے شمار روایتیں نقل ہوئی ہیں جو سب کل سب ابوہریرہ سے منقول ہیں۔ اختصار کی خاطر ہم ان تمام روایات سے صرف نظر کر رہے ہیں۔ شیخیں ابوہریرہ سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کی ہے کہ خدا نے حضرت اُدمؑ کو اپنی صورت پر خلق کیا ان کا قدر ساکھ گز تھا۔ احمد نے ایک دوسری روایت میں ابوہریرہ سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا : حضرت اُدمؑ ساکھ گز بنے اور سات و نص طوڑے نکلے اور یہ روایت اصحاب اول میں سفر تکوین (ر عہد قدیم) کے تامیسوں حصے کا

ا۔ یکونکہ اُنمث کا گوشت اور دردھ دلوں بینی اسرائیل پر حرام ہے۔

جزد ہے جس کی نصیل یہ ہے: پس خداوند عالم نے انسان کو اللہ کی صورت میں خلق کیا اور اس کو نزادر مادہ دو اصناف میں بنایا۔ مسلم نے ابوہریرہؓ کے ذریعے پیغمبر اکرم ﷺ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ جب کسی تم میں سے کوئی اپنے کسی بھائی سے برسر پیکار ہو تو اس کے چہرے سے کوئی سروکار نہ رکھے اور یہ نہ کہے کہ خدا تیرا چہرہ بکار ہے یا تیری شباهت رکھنے والے شخص کا چہرہ منخ کرے کیونکہ خداوند عالم نے آدمؑ کو اپنی صورت میں خلق کیا ہے۔ اسی ردایت کو سخاری نے ادب المفود میں اور اسی طرح احمد نے بھی نقل کیا ہے۔ سخاری نے یہ ردایت بھی ابوہریرہؓ سے نقل کی ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے اللہ کا یہ فرمان سنایا کہ جو بھی کسی ولی سے دشمنی کرے گا، میں اس سے برسر پیکار ہوں اور کوئی بندہ کسی دیلے سے مجھ سے قریب نہیں ہوتا جب تک کہ وہ میری واجب کی ہوئی چیزوں پر عمل پیرا نہ ہو اور میرا بندہ ہمیشہ نواقل کے ذریعے اپنے آپ کو مجھ سے قریب

۱۔ سخاری نے الفرادی طور پر اس ردایت کو نقل کیا ہے اس سے آئندہ حدیث نے ان پر طمعت زنی کی ہے۔

من باب المثال ذہبی اور ابن رجب کہتے ہیں: یہ ردایت بڑی انکھی ہے۔ سخاری نے اس میں خطأ کی ہے، اللہ کے نئے تردید جائز نہیں اور اسی طرح بد ابھی اس کے نئے عین صحیح ہے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ابوہریرہؓ نے اس ردایت کو اپنے استاد وہب بن منبه سے لیا ہے چونکہ جس طرح حلیدہ میں اس کا ہن "زہب" کے ترجیح کی بابت آیا ہے اور وہ کہتا ہے کہ: میں نے اشبیاد کی کتب میں دیکھا ہے کہ خداوند تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے کہ: میں نے ہرگز کسی امر میں تردید سے کام نہیں لیا۔ مگر مومن کی قیضی روح کے موقع پر کہ اس میں مجھے سہیت تردد رہا ہے۔

کرتا ہے۔ یہاں تک کہ میں اسے قبول کر دیتا ہوں۔ اس وقت میں اس کے کام  
بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے اور اس کی آنکھیں بن جاتا ہوں جس سے  
وہ دیکھتا ہے اور اس کے ہاتھ بن جاتا ہوں۔ جس سے وہ کام کرتا ہے اور اس  
کے پیر بن جاتا ہے جس سے وہ چلتا ہے اور میں کبھی کسی چیز میں مترد نہیں  
ہوتا۔ مگر اس وقت جب کوئی مومن جان کتنی کے عالم میں ہوتا ہے اور مت  
سے کرامت رکھتا ہے میں نہیں چاہتا کہ اس دیے سے اسے آزار پہنچاؤں۔  
سخاری ہی نے ابوہریرہ سے نقل کیا ہے کہ: میں ایک موقع پر سفیر اکرم  
صلی اللہ علیہ وسلم کے پانی، وصتو اور قضاۓ حاجت کا برلن اٹھائے  
اپ کے تعاقب میں چل رہا تھا۔ ایسے میں سفیر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم  
نے پکار کر کہا کون ہے جو سیرے پچھے آ رہا ہے؟ میں نے اپنا نام لے کر کہا  
ابوہریرہ: آپ نے فرمایا کچھ سچھر مجھے دو تاک میں ان سے استخراج کروں مگر  
ہڈی یا فضلہ نہ دینا۔ میں حسب فرمان صلی اللہ علیہ وسلم سچھر کے چند نکڑے اپنی جھولی  
میں ڈال کرے آیا اور آپ کے سامنے رکھ کر پچھے ہٹ گیا۔ یہاں تک کہ حضور  
حشمی مرتب صلی اللہ علیہ وسلم فارغ ہوئے اور میں ان کے ساتھ  
رواز ہوا۔ راستے میں میں نے آپ سے پوچھا: آخر ہڈی اور فضلہ سے  
استخراج کرنے میں کیا قیاحت ہے؟ آپ نے فرمایا: ہڈی اور فضلہ جن کی  
غذا ہیں جسیں وقت نصیبیں رائیک مشہور شہر کے جن کا شمار اچھے جنوں  
میں ہوتا ہے میرے پاس آئے اور مجھ سے کھانے کی درخواست کی تو میں  
نے حدا و نہ عالم سے دعا کی کہ ان لوگوں کو کوئی ہڈی یا فضلہ ایسی نہ ملے  
جس میں ان کی غذائی موجود ہو۔ قاریئن کرام کو چاہئے کہ قبل اس کے کہ وہ  
اس روایت کے معنی پر عنزہ کریں اس کے الفاظ پر عنزہ کریں اور اس کی اہمیت  
و حقیقت کا اندازہ لگائیں۔ ابوہریرہ نے ارشادِ ربیٰ "طوبی الہم" میں  
لفظ طوبی کی تفسیر بھی فرمائی ہے اور کہا ہے: طوبی جنت کا ایک درخت

ہے جس سے خداوند عالم فرملئے گا: شکافتہ ہو جاتا کہ میرا بندہ جو کچھ چاہا تیرے باطن وجود سے حاصل کرے۔ یہ سن کر طوبی اشکافتہ ہو گا اور اس نیں سے زین بندھا گھوڑا ہمارا لگا اونٹ، پوشاک، اور ہر وہ چیز جس کا بندہ طلبگار ہو گا باہر نکل آئے گی۔

## حدیث مکنس | بخاری اور ابن ماجہ نے ابوہریرہ<sup>ؓ</sup>

علیہ وسلم نے فرمایا: جب کبھی کوئی مکھی تمہارے کھانے کے برتن میں گر جائے تو برتن میں موجود غذہ اکو اچھی طرح ہلاکو کیوں کہ مکھی کے ایک پر میں درد اور دسر میں شفت ہے۔ یہ حدیث اپنے اچھوتے پن اور ان لذکھنے پن کی وجہ سے محققین کے نزدیک اس قدر مورد بحث و تفہید قرار پائی کہ کسی اور حدیث پر اتنی شدت کے ساتھ تلاش و تحقیق نہیں کی گئی کیوں کہ مکھی بذات خود ایک پلید پردار کیڑا ہے اور ان ان اس کے دیکھنے سے نفرت کرتا ہے۔ ایسی صورت میں

۱۔ تفسیر ابن کثیر۔ ص ۵۱۳ - ۵۱۴

۲۔ یہ روایت مختلف الفاظ میں نقل ہوئی ہے کہیں یہ جملہ ہے کہ: ہر گاہ کوئی مکھی تمہارے مشردب میں گرے۔ اور دوسری روایت میں ہے۔ اس کے درپر دوں میں سے ایک میں زہر اور دسرے میں شفابہے اور شفافہ، زہر پر معتد姆 ہے۔ اگر ہم ان تمام روایات کو بیان کرنا چاہیں تو بات بڑی طریقہ ہو گی۔ شاید ابوہریرہؓ نے اس روایت کو اس وقت وضع کیا جب وہ کسی سفرہ فتح خوب پر اجمان ہوں گے۔ کیوں کہ احادیث موقع کی مناسبت سے نقل ہوتے ہیں۔ انہوں نے دیکھا ہرگا ک کوئی مکھی کھانے کے کسی برتن میں گر گئی ہے اور بگھرا گئے کہ کہیں دستِ خوان پر بیٹھنے والے اس غذا کے کھانے سے صرف نظر نہ کر جائیں جس کے نتیجے میں انھیں بھی ایسا ہی کرنا پڑے لہذا انہوں نے اس روایت کو حجبل کیا۔

یہ کچھ نہ سکتے ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ اس بات کا حکم فرمائیں  
 کجب وہ کھانے پینے کے برتن میں گر جائے تو اس کو ہلاک کر نوش کیا جلے، یہی  
 وجہ ہے کہ تقریباً دس سال پہلے ڈاکٹر سالم محمد نامی ایک طبیب دانشمند اس  
 موضوع کی طرف متوجہ ہوئے اور انہوں نے استناد موائزین علمی و حسی اس  
 ردایت کو ہوردشک و تردید قرار دیا۔ اس کے بعد دوسرے اطباء نے بھی  
 مکھی کے نقصانات اور اس خرد و ضعیفیت جیوان کی انسان دشمنی کے  
 بارے میں جس کے سبب ہر سال لاکھوں انسان بیماریوں کی لپیٹ میں آتے  
 ہیں۔ اتفاق رائے کیا ہے۔ ایسے میں ایک جامد و سطحی فکر کا حامل شیخ جو  
 کمال تاسفت سے ایک غربی دانشگاہ میں فقہ اسلامی کامدرس بھی ہے  
 اس طبیب دانشمند سے محاذ آرا ہوا اور اسے جہل سے نسبت دی کیونکہ  
 انہوں نے "مقدس بخاری" کو محترم نہیں جانا اور جسی حدیث کو بخاری نے  
 اپنی کتاب میں نقل کیا ہے اس کی تردید کی ہے۔ اسی نئے راقم المخدودت  
 نے اس موقع پر سنجات علم اور حفاظت مقام شانخ رسالت کی خاطر اور  
 ساختہ ہی اس حقیقت و دانشمند طبیب کی تاسیس میں اپنے قلم کو جنبش دی  
 اور اس سلسلے میں ایک مقالہ ۲۴ نومبر ۱۹۵۱ء کو شائع ہونے والے مجلہ  
 "الرسار" کے ۶۲۹ دین شمارے میں لکھا جسے ہم عیناً یہاں نقل کرتے ہیں۔

# مکھی کی

## ہنگامہ

ارائی

jabir.abbas@yahoo.com

چھپے چڑھیوں سے مجلہ لواز الاسلام اور ڈاکٹر سالم محمد کے درمیان حدیث مُنگس کے سلسلے میں سخت بُنگامہ آرائی ہو رہی ہے۔ اول الذکر اس حدیث سے تسلیک کر کے اس کے اثبات پر مصروف ہے اور چاہتا ہے کہ توگ اس کے دلائل کو قبول کریں اس سلسلے میں وہ تنہائی جس بات پر تسلیکی ہے وہ یہ ہے کہ کتب حدیث نے جن میں صحیح بخاری بھی شامل

ہے اس حدیث کو نقل کیا ہے۔ ادھر مزخر الذکر نے اس حدیث کو رد کر دیا ہے اور اس فتیم کی گفتگو کو ذات گرامی ختمی مرتبہ صلی اللہ علیہ والسلام سے دور جانا ہے جن کی سراسر زندگی لغو گفتگو سے بیکسر پاک ہے۔ اس حدیث کے لغو و باطل ہونے کی دلیل یہ ہے کہ علم و تجربہ نے مکھی کی مصروفت کو ثابت کر دیا ہے اور یہ بات پایہ تحقیق کو پہنچ چکی ہے کہ مکھی بے شاپرہ یا لوں کے جراحت کو ایک جگہ سے دوسرا جگہ پہنچاتی ہے۔ یہاں پہنچ کر انسان افسوس و اندھہ میں ڈوب جاتا ہے کہ ایسے زمانے میں جیکہ علم کا ٹھاٹھیں مارتا سمندر جنیش میں ہے اور عقل و فکر کو چند ہیادیے دلے اختراعات و کشوفیات کے موقع اس کے اعماق قلب سے ہمہ وقت ابھر ہے ہیں جسکے نتیجے میں ہر شخص اپنی استعداد اور صلاحیت کے مطابق تجربہ اور تحقیق کی روشنی میں ان تمام چیزوں سے بہرہ درہور ہاہے جسے قدرت نے اس کا یافت میں انسان کے لئے منحصر کر دیا ہے ایک ایسا شخص پیدا ہوتا ہے جو لوگوں کو عیش اور بیہودہ مباحثت میں الجھانا چاہتا ہے جس کا نہ کوئی فائدہ ہے اور نہ حاصل، بلکہ اس کے بر عکس لوگ دین کی نسبت حسن بدیتی کا

1۔ اشارہ اسی حبامد و متقطپا ہر شیخ کی طرف ہے جس نے ناحق مذکورہ ڈاکٹر کے خلاف محااذ اقامہ کر رکھ لی ہے۔ اتفاقاً کی بات ہے کہ شیخ لوگوں کے درمیان بے عقلی اور ناخشمی میں مشہور ہے اور خود لوگوں میں یہ ظاہر کرتا ہے کہ اس کا نقص شیوخ خرافات سے ہے۔ حالانکہ اب ہر شخص جانتے لگا ہے کہ اس کا نقص شیوخ خرافات سے ہے اور ہمیشہ مریدوں کو اپنے اطراف جم کر کے اپنی کرامات کا نہ کرہ کرتا ہے اور اپنے تینی یہ سمجھتا اور باور کرتا ہے کہ اس سے طکرانے والا ہلاکت کو اپنے نئے دعوت دیتا ہے۔

شکار ہو رہے ہیں۔ بہتر تو یہ ہے کہ مجلہ "لوا اسلام" اپنے اور اق کو اس فرم کی لاحاصل بحث سے سیاہ نہ کرے چونکہ ان امور پر بحث بلاشبہ لوگوں کے دلوں میں شکوک پیدا کرتی ہے جس سے دین و شمن عنصر نامہ اٹھاتے ہیں اور دین و دست افراد اس سے دست یار ہو جاتے ہیں اللیسے موارد میں بہتر یہ ہے کہ بحث و تحقیق کو علم و تجربہ کے حوالہ کیا جائے کیونکہ علمی بحث کے نتائج کبھی تفہیں نہیں ہوتے اور اس کے فیضے کو رد نہیں کیا جاسکتا۔ علاوہ ازیں اگر علم طریق احادیث سے نقل ہونے والی حدیث کے مخالفت ہو تو اس سے دین پر کیا اثر پڑتا ہے؟ خاص طور پر اسوقت جبکہ دنیاوی امور سے اسکا تعلق ہو اور پھر کیا دین نے ہم پر یہ واجب گردانا ہے کہ ہم کتب حدیث کی تکھی ہوئی ہر روایت کو بغیر تحقیق و تفحص کے قبول کر لیں اور اس پر ایمان لے آئیں؟ نقدیت و اعتقاد کی منزل "قطع خبر" متواتر، اسکے لئے ہے اور بس ہمارے پاس قرآن کریم کے علاوہ ایسی کوفی حکم کتاب نہیں ہے جس پر بطور کامل بغیر رد و کد کے ایمان و یقین رکھا جاسکے کیونکہ قرآن ہی وہ کتاب ہے جو بطور "تواتر" ہم تک پہنچی، لیکن جو اخبار بطور "احاد" ہم تک پہنچی وہ ہمارے لئے یقین داطنان کا باعث نہیں بلکہ موجب غلط ہے جو ہمیں حق سے بے نیاز نہیں کرتی۔ ایسی حالت میں ہر مسلمان پر لازم ہے کہ اگر وہ کسی حدیث سے قبلًا مطمئن ہے تو اسے ان کو اس کی نقدیت کرے وگرنہ تردید کی صورت میں وہ اسے رد کر سکتا ہے اور یہ وہ امر ہے جو صاحبان فکر و نظر کے درمیان مشہور و معروف ہے اور کسی کو اس بات سے اختلاف نہیں بچ رکھتی کے چند جمود پسند ظاہر ہیں افزاد جن کا کام حل اسفار کے علاوہ اور کچھ نہیں مگر خوش دسمتی سے ایسے افزاد کا معاشرے میں کوئی خاص مقام نہیں ہے۔ اب اگر ہم حدیث مکنس کو اس کے اطلاق کے ساتھ مان لیں اور ذرہ بین نقد و تحقیق کو اس پر مسلط نہ کریں تو جب

بھی ہم دیکھیں گے کہ اسی حدیث کا تعلق "احاد" سے ہے اور احاد احادیث فقط ظن و مکان پر مختصر ہوتے ہیں ان تمام باتوں کو نظر انداز کرتے ہوئے اگر ہم اسی راہ سے بھی اسی کے باوجود اس حدیث کو رد ہنس کر سکتے کہ ہمیں یقین ہے کہ علم نے اس کے لفظان کو ثابت کر دیا ہے تو ہمارے نئے یہ راستہ کھلا ہوا ہے کہ ہم یہ کہیں کہ علماء من نے ایسے موارد میں چند اصول مرتب کئے ہیں جس کا مقادیر ہے: ایسا ہنس ہے کہ جس حدیث کی سند صحیح نہ ہو اس کا تن

بھی عینز صحیح ہے اور اگر یہ کہا جائے کہ اسی حدیث کو بخاری نے نقل کیا ہے۔ اور بخاری کسی حدیث کو اس وقت تک نقل ہنس کرتے جب تک کہ وہ صحیح نہ ہو ہم اس قول کو رد کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بخاری نے ان احادیث کو اپنی کتاب میں نقل کیا ہے جیھنیں وہ ظاہر اسناد پر از روی عمل خود صحیح جانے سمجھتے ہیں کہ وہ واقعاً صحیح ہتھے اسی رو بے یہ صدری ہنس کہ بخاری جس چیز کو اپنے اوپر لازم قرار دیں دوسروں کے لئے بھی وہ چیز قابل بتول ہو جیسا کہ الزین المرافق نے اپنی کتاب شرح الفیہ میں لکھا ہے: اہل حدیث جب کہبی یہ کہتے ہیں کہ فلاں حدیث صحیح ہے تو اس سے ان کی مزادیہ سوتی ہے کہ جس طرح من باب عمل ظاہر اسناد سے ہم پر آشکار ہے یہ حدیث صحیح ہے نہ یہ کہ نفس الامر میں اسے قطعیت حاصل ہے کیونکہ نقہ آدمی بھی حائز احتطا ہے اور اس سے بھی خطاوں سیان سرزد ہو سکتا ہے اور یہ گفتگو اہل علم اور محققین کے نزدیک معتبر ہے۔ اسی قائدہ کی رو سے ابن ابی سیلی نے کہا ہے:-  
کوئی شخص اس وقت تک نقیہ ہنس کھلا تا جب تک کہ وہ احادیث میں کسی کو قبول اور کسی کو رد نہ کر۔      **ابو حیفہ** بعض احادیث کو رد

۱- اس سند میں مزید معلومات کھلنے ہماری کتاب "اصنوا علی الستۃ المحمدیۃ"

سے رجوع فرمائیں چونکہ یہ تمام اصول و قواعد بطور مبسوط اسی میں درج ہیں۔

کرنے کے سلسلے میں لکھتے ہیں : یہ جو میں برخلاف قرآن، پنیبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حدیث تعلیم کرنے والے کی تردید کرتا ہوں یہ درصل اخضارت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تکذیب نہیں ہے بلکہ اس شخص کی تکذیب و تردید ہے جس نے آپ سے منسوب کر کے امر باطل کو نقل کیا اور درحقیقت ایسا محدث متہب ہے نہ کہ نخود باللہ پیغمبر خاتم ﷺ کے تمام ارشادات ہمارے سرجنہوں کو اسی ختمی مرتبت ﷺ کے تمام حقیقتوں کے تمام ارشادات ہمارے سرجنہوں پر ہم ان پر ایمان و امن رکھتے ہیں اور اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ وہ تمام کے تمام حق ہیں۔ ان تمام ہاستوں کے علاوہ جیسا کہ کہہ جائے ہیں۔ اگر ہم یہ بات تیلم کر لیں کہ ختمی مرتبت ﷺ نے اس حدیث کو اپنی زبان اقدس سے جاری فرمایا اور اس کے بعد علم اور سحر پر مکھی کے نقصانات کو ثابت کرے تو اس میں کوئی حرج نہیں کہ ہم اس حدیث کو ایک طرف رکھیں اور اسے نہ مانیں چونکہ اس حدیث کا مقاؤ دنیاوی امور سے البتہ ہے اور ان موارد میں بھی وہی روشن اختیار کرنی چاہیے جسے پنیبر اکرم ﷺ نے اپنا یا اتحدا کیوں مکر جس وقت آپ نے دیکھا کہ مدینے کے لوگ کھجور کے درخت کی پیوند کاری کر رہے ہیں تو حکم صادر فرمایا کہ اس کام کو ترک کریں مگر بعد میں جب یہ بات ثابت ہوئی کہ ترک تلقع سے نامر عنزب کھجور یہ حاصل ہوتی ہیں اور لوگوں کو اس سے نقصان پہنچتا ہے تو آپ نے اپنی مشہور حدیث لوگوں کے گوشگزاری اور فرمایا : میں نے اس بارے میں محقق گمان سے کام بیا آپ لوگ میرے گمان کے بارے میں مجھ سے باز پرس نہ کریں ، ہاں البتہ اگر اللہ کی نسبت سے کچھ کہا ہو تو آپ اسے قبول کریں ۔ ” اور ایک دوسری روایت میں ہے کہ : جب کبھی میں دین کے بارے میں آپ کے لئے کوئی حکم صادر کر دوں تو آپ اسے مان لیں میکن اگر اپنی رائے سے کوئی است کہتا ہوں تو آخر میں بھی ایک انسان ہوں اور اس کے

بعد آپ نے اپنی گفتگو کو اس عالم اور عظیم قائدہ پر ختم فرمایا جسے طول عصر اور قرون میں حقیقتاً تمام مسلمان عالم کے لئے دستور العمل ہونا چاہیے۔ ایسا قaudہ جو بخوبی ثابت کرتا ہے کہ دین اسلام ہر زمانے اور ہر حکم کے لئے اپنے اندر صلاحیت رکھتا ہے۔ اور درحقیقت علم و دانش کا دوست اور جہل و نادانی کا دشمن ہے اور وہ قاعدہ ہے کہ آپ نے فرمایا تم لوگ اپنے دنیاوی امور میں زیادہ راتقیت رکھتے ہو۔ چراں حدیث کے روایا ہیں "ہماری کتاب کے ہیرد ابوہریرہ" ہی ہیں کہ جن کی روایات حزبان کی تذہیگی اور ان کی حیات کے بعد بھی جھٹکلائی گئیں حتیٰ کہ وہ احادیث جس کے بارے میں ان کی نظر تک موجود ہے کہ انہوں نے خود پنیر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے بنفس نفسیں سنائے جیسے یہ حدیث کہ "خذلنے زمین کو سہنے کے دن پیدا کیا۔ اب ہم اس چھٹے سے مقامے کو یہیں ختم کر کے ڈاکٹر سالم محمد کاشکر یادا کرتے ہیں کہ ان کی وجہ سے یہ سو دنہ سو بیجت مرصن وجود میں آئی اور ساختہ ان سے اور ان کے دیگر ساختیوں اور نیز رجال علم میں تمام مہندسین، مخین، اور جغروانیہ دالوں سے یہ درخواست کرتے ہیں کہ وہ اسلام کے بتائے ہوئے صحیح راستے سے اپنے سو دنہ علمی مباحثت کو آنکے بڑھائیں اور کسی سے ہرگز خوت و دہشت نہ کھائیں کیونکہ وہ اپنے دنیاوی امور میں بہتر سوچ بوجھ کے مالک ہیں۔

## منصور لا: شہزاد الوریہ

۱۔ یہ تمام روایات و اصول شید عقدہ دنیزیات کے حلقات میں، شید محمد شین نے ان تمام احادیث کو سند رفعموم دونوں لمحت و مکر زد اور جملی قرار دیا ہے۔ (مترجم)

۲۔ اور نیز اسی دور میں جن لوگوں نے حدیث میگس پر اعتراضات کئے ان میں ایک شحفیت ڈاکٹر محمد توفیق صدقی کی بھی ہے۔

اسی دن یعنی ۱۹۵۱/۱۲/۲۷ کو جب یہ مصنون مجلہ الرسالہ میں شائع ہوا مجھے ڈاکٹر سالم محمد کا جواں وقت "کفر الشیخ" ہسپتال کے ناظم الاموں تھے ایک تاریخ موصول ہوا جسے میں تاریخ کے اوراق میں محفوظ ہونے کے لئے عیناً نقل کرتا ہوں:

"استاد محمد ابو ریب - منصورہ، آپ کی گفتگو سے بہت خوشی حاصل ہوئی اور میں آپ کا بے حد مسٹن ہوں۔ ڈاکٹر سالم محمد۔

لیکن اس محدود پسند ظاہر ہیں شیخ کو میرا مقابل پسند نہ آیا اور اس دن سے اس کے دل میں میرے خلاف کینہ وحدت کی آگ بھڑک اٹھی اور جہاں کہیں کسی عنوان سے بیراتذ کر ہوا اس نے میری بدگونی میں کوئی کسرہ چھوڑی اور نیز ترمذی سے ابو ہریرہ سے نقل کیا ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وال وسلم نے فرمایا: کچھور جنت کا میدہ ہے اور اس میں زہر سے شفات ہے۔ شیخیں نے جو روایتیں ان سے نقل کی ہیں ان میں یہ روایت بھی ہے کہ آپ نے فرمایا: ایک سے دوسرے میں سرایت کرنے والی بیماری اور آلو کی سخوست اور بدشتگوی کوئی حقیقت نہیں رکھتی حالانکہ صحابہ نے اس کے برخلاف عمل کیا ہے اور بخاری نے اس امام بن زید سے روایت کی ہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا: جب تمہیں یہ خبر ملے کہ طاعون نے کسی سر زمین پر حل کیا ہے اور تم وہاں موجود ہو تو خبردار اسی ملک سے باہر نہ جانا: اور اس حدیث کو عبد الرحمن بن عوف نے بھی نقل کیا ہے۔ اور جس وقت حضرت عمر بن اوس حدیث کو سن تو نام کے راستے سے دالپس بوئے جہاں طاعون پھیلا ہوا تھا اور جب ابو ہریرہ کو یہ بات معلوم ہوئی تو انہوں نے ایک اور حدیث پیغمبر اکرم ﷺ سے یہ روایت کی کہ تند رسالت آدمی پر کوئی بیماری اثر انداز نہیں ہوتی۔ اس حدیث

کو بخاری نے نقل کیا ہے۔ مگر جب حارث بن الی ذباب نے جو ابوہریرہؓ کے چھاڑا د ر ط کے تھے ان پر اعتراض کیا اور کہا: تم اس کے ساتھ کہ کوئی بخاری کسی تصدیق نہ رکھتے اتنے پر اشرا ف نہیں ہوتی اس دوسری حدیث کو نقل کرتے ہو کہ دبائی امراض، بد شکوٰتی اور اتوکی سخونت کوئی حقیقت نہیں رکھتی ہے تو ابوہریرہؓ نے لاعلمی کاظمی کا اظہار کیا اور عرضہ سے جلسی زبان میں کچھ کہا جو سمجھ میں نہ آسکا۔

ابوہریرہؓ سے اس قسم کی روایات بکثرت موجود ہیں جو بعضیں اگر ہم جی کرنا چاہیں تو ایک علیحدہ کتاب مرتب ہو گی۔ اس باب کے اختتام پر انصافاً یہ بھی کہنا پڑے گا کہ ابوہریرہؓ نے ایسی بھی احادیث نقل کی ہیں جن سے اذارت ہوتی ہیں چوڑھتی ہیں مگر ان احادیث کی تعداد بے حد قلیل ہے۔ شاید ان احادیث کو صحیح معنوں میں اہوں نے پیغیر خاتم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ سے سن کر خفوظ کر لیا ہو جس کی مثال وہ روایت ہے جسے احمد نے اپنے مسنده میں نقل کیا ہے کہ امام حضرت صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ نے فرمایا۔ اللہ کی راہ میں ٹری جاتے والی جنگ سے احتیثتے رائے گرد و عنبار اور دوزخ کا دھواں، مرد مومن کی ناک میں جج ہیں ہو سکتے۔ نیز یہ کہ مردم مسلمان کے قلب میں بخل و ایمان یکجا ہیں ہو سکتے۔ اس کے علاوہ دوسری ایک حدیث یہ ہے کہ بے نیازی اور استغفار ممال و دولت کی فرادانی کا نام نہیں بلکہ اس سے مراد نفس کی بے نیازی ہے اور اس حدیث کو بخاری نے "ادب المغفور" میں نقل کیا ہے ایک

- ۱۔ اس حدیث کو سلم نا اسی طرح مصر کے عظیم محدث ابن دہب نے فتاہہ میں فرانسیسی علمی انجمن سے ۱۹۳۹ میں شائع ہنسنے والے جامعہ الدین کے صفوٰ ۱۰۷ پر نقل کیا ہے۔ اس عظیم محدث نے ابوہریرہؓ سے زیادہ حدیثیں نقل نہیں کی ہیں۔

اور حدیت ہے کہ: مومن اپنے بھائی کا آئینہ دار ہے جب وہ اس میں کوئی برائی یا عیب دیکھتا ہے تو اس کی اصلاح کرتا ہے۔

### اکابرین صحابہ کی نقل کردہ روایات

پیغمبر اکرم ﷺ سے نسبت فرستے کر ۵۲۶ حدیثیں نقل کی ہیں جن میں سے بخاری نے کل ۳۸۶ حدیتوں کو اپنے لئے استحبات کیا ہے حالانکہ ابوہریرہ کی پیغمبر اکرم ﷺ کے سامنہ فقط ایک سال اور چند ماہ کی صاحبت رہی ہے۔ اب رہ کریں یعنی، کہ جن لوگوں نے ابوہریرہ سے قبل اسلام قبول کیا۔ انہوں نے کتنی احادیث پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کی ہیں اس حضوریت کے ساتھ کہ وہ پیغمبر اکرم ﷺ سے نقل کی ہے زیادہ آشنا اور فضیلت و چیزیں میں کیا مہاجر کیں انصار سب پر فوقیت رکھنے والے تھے۔

### حضرت ابو بکرؓ کی روایات

حضرت ابو بکرؓ، حضرت علی علیہ السلام کے بعد اسلام لانے والے پہلے شخص تھے۔ ان کا شمار شیوخ صحابہ میں ہوتا تھا مگر ذرا ملاحظہ فرمائیے اہنہوں نے کل کتنی روایتوں کو نقل کیا؟ بوڑی نے تہذیب میں لکھا ہے۔ حضرت صدیقؓ نے ۱۲۲ حدیثیں پیغمبر اکرم ﷺ سے نقل کی ہیں جن میں سیوطی نے تاریخ المخلفاء میں ۱۰۰ احادیث کو لیا ہے۔ صحیح بخاری نے دو، مسلم نے ایک، ترمذی نے چھ اور ابو داؤد نے ایک حدیث کو نقل کیا ہے اور شاہید قاریین کو یہ بات بھی معلوم ہو کہ حضرت ابو بکرؓ عرب کے نوابوں میں شمار ہوتے تھے اور انھیں تمام قبائل کے نسب نامے بخوبی یاد تھے ایسی صورت میں اگر حضرت ابو بکرؓ، ابوہریرہ کی طرح روایت حدیت کو اپنا پیشہ بنلتے اس وصف کے ساتھ کہ وہ مسل ۲۳ سال پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم

کے ہمراہ رہے تو آج یہ ہمارے لئے ایک بڑا ذخیرہ ہوتا۔

## حضرت عمرؓ نے حضرت عمرؓ کی بیان کردہ روایات | ہجرت سے چھ سال

پہلے اسلام تبلیغ کیا اور سات سال مکہ اور دس سال مدینہ میں رسول حنفی  
 صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کے ہمراہ رہے پھر اس کے بعد سنہ ۲۳ ہجری تک زندگی نے ان کے ساتھ وفا کی۔ ان کا کہنا ہے کہ میں اور انصار میں سے میرا ایک ہم سایہ باری باری ایک دن درمیان پیغمبر اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کی حضرت اقدس میں حاضر ہوتے اور وحی سے مشتعل آپ کے بیانات کو ایک دوسرے سے تبادلہ کرتے۔ مگر اس کے باوجود حضرت عمرؓ کی حدیثوں کی نقد ادیہت قلیل ہے اور جیسا کہ ابن حزم نے لکھا ہے۔ انہیں نے نقۃ ریا ۱۵۰ احادیث کو نقل کیا ہے۔

## حضرت علی علیہ السلام کی روایات | علی علیہ السلام سب سے

پہلے مسلم ہیں۔ آپ نے آنونش رسالت میں پروشن پائی۔ بعثت سے پہلے پیغمبر کی حیات کا شرف حاصل رہا اور ان کی سرپرستی میں پروان چڑھے اور اپنی وفات تک پیغمبر اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کے ساتھ رہے اس طرح کرنے کیمی حضرت اور نہ سفر میں ان سے جدا ہوئے۔ آپ رسالت ماب صلی اللہ علیہ وسلم کے چڑا دیکھائی اور آپ کی صاحبزادی فاطمہ الزہرا سلام اللہ علیہما کے شوہر گرامی تھے۔ آپ نے بجز بتوک باقی تمام لڑائیوں میں حصہ لیا۔ جنگ بتوک پر جلتے ہوئے پیغمبر اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ نے انھیں مدینہ میں اپنا چاشن

۱۔ نسخہ البخاری۔ ص۔ ۱۵۰۔ ج ۱

۲۔ کتاب الفضل فی الملل والخلل۔ ص ۱۳۸

چھوڑا۔ حضرت علی علیہ السلام نے عرض کی: اے اللہ کے رسول! کیا آپ مجھے عورتوں اور بچوں کا سر پست بنارہے ہیں؟ پسغیر خدا اصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: اے علی علیہ السلام کیا تم اس بات سے راضی نہیں ہو کہ مہاری نسبت مجھ سے دی ہو جو ہماروں کو موٹی سے بختمی؟ مجھ کی میرے بعد کوئی بھی نہ ہوگا اس حدیث کو شیخیں اور ابن سعد نے نقل کیا ہے۔ پھر حضرت علی علیہ السلام جیسی ہمہ گیر شخصیت جو خدا کا دلت، ہوش و خرد نہم و فراست اور تمام صفات جلیلہ اور فاضلہ سے ہمکنار ہے۔ اس پر یہ شرف کہ دست پر وردہ رسول خدا ﷺ بھی تھے اور تقریباً ایک تباہی صدی سے زیادہ آپ ﷺ نے رشد کامل کے ساتھ سروکائنات ﷺ کے سہرا گزارے اگر ہر روز ایک حدیث بھی پسغیر اکرم ﷺ سے محفوظ فرمائے تو آج آپ ۱۲ ہزار احادیث کے راوی ہوتے۔ یہ فقط اس صورت میں تھا کہ آپ ہر روز ایک حدیث نقل فرماتے اور اگر آپ جو کچھ سننے وہ تمام کی تمام روایت فرماتے تو یہ عالم تھا۔ اور بیان روایات دراصل اکھیں کا حق بھی تھا۔ کیوں کہ ان کی روایات پر کسی کو مجہال کلام نہ تھا زیر نکتہ بھی ملحوظ خاطر ہے کہ حضرت علی علیہ السلام کو لکھنا پڑھنا بھی آتا تھا۔ ایسے غنیم المرتبت پیشوں اور امام الامم سے جن کا تمام صحابہ میں علمی اعتبار سے نظر دشیل نہیں تھا این حزم کی روایت کے مطابق تکمیل ۵۰ احادیث نقل ہوئی ہیں جن میں سے بخاری اور مسلم نے کل ۲۰ احادیث کو نقل کیا ہے۔

٢- طبقات ابن سعد - ص ١٥ -

۲۔ یہ فقط مسلم اور بخاری کا ذکر ہے۔ مگر سارے یاں ان احادیث کی تعداد

موجود ہیں۔ جنہیں شیعو حضرات نے آپ سے نقل کیا ہے۔ کیون کہ ہر قوم کا

ایک الگ راستہ اور رہبر ہو اکرتا ہے۔

## حضرت عثمانؓ کی بیان کردہ روایات | تو ان کے

سلسلہ میں ہمیں صرف اتنا ہی کہنا ہے کہ ان سے بخاری نے ۹ اورسلم نے ۱۵ احادیث نقل کی ہیں۔

**زبیر بن عوام** حضرت زبیر رسول اللہ ﷺ کے حواری، آپ کے عصہ پریزاد بھائی اور ان دس افراد میں سے ایک ہی جن کے باشے میں کہا جاتا ہے کہ زبیر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اچھیں جنت کی بشارت دی ہے۔ اس کے علاوہ ان کا تعلق اہل سوریہ سے بھی ہے۔ بخاری نے ان سے اورسلم نے ایک حدیث نقل کی ہے انہوں نے سنت ۳۶ ہجری میں وفات پائی۔

## عبد الرحمن بن عوف

یہ بھی ان افراد میں شامل ہیں جنہیں جنت کی بشارت دی گئی اس کے علاوہ عبد الرحمن کا شمار اداکیں سوریہ میں بھی ہوتا ہے جنہت عمران سے احادیث سماحت کرتے اور کہتے: تم سرتاپا عدل و رضا ہو اور ان کی نقدیت کرتے تھے اسیوں نے حدیث استدانا میں ابو موسیٰ

۱۔ وہ دس افراد جنہیں یعنی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جنت کی بشارت دی "عشرہ مبشرہ" کہلاتے ہیں جن کو ایک شرمنی اس طرح پیش کیا گیا ہے۔  
راہستہ اہل سنت کے عقیدہ کے مطابق)

زبیر و طلحہ و ابن عوف و عامر و سعدان والصہران والختان  
زبیرؓ، طلحہؓ، عبد الرحمنؓ بن عوف، ابو عبیدہؓ عامر بن الجراحؓ، سعدؓ  
بن ابی وقارؓ، سعیدؓ بن نفیلؓ، علیؓ بن ابی طالبؓ علیہ السلام، حضرت  
عثمانؓ بت عفانؓ، حضرت ابو بکرؓ، اور حضرت عمرؓ،

اشری کی رقدیت ہیں کی اور ان سے کہا: گواہ لاو۔ عبد الرحمن بن عوف سے صحیحین میں ۲ حدیثیں نقل ہیں اور حنود بخاری نے ان سے ۱۵ احادیث کو نقل کیا ہے۔

### سعد بن ابی وقاص

ان کا شمار سابقین اولین میری وہ راتیں بھی گزری ایں جبکہ بوگ مجھے ثابت اسلام میں شارکتے تھے۔ نیز یہ کہ وہ جنگ بدر اور حدیثیہ کے شریک اور اللہ کی راہ میں تیراندازی کرنے والے پہلے شخص تھے۔ پسیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے احد کے دن ان کے گرفتار شدہ ماں باپ کو فریدہ دے کر آزاد کرایا اور سعد سے کہا: میرے ماں باپ تم پر فدا، تیراندازی جباری رکھو اور نیز پسیغیر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کے بائے میں فرمایا۔ سعد میرے ماموں ہیں اس کے علاوہ سعد قادسیہ کے ہمیڑا اور شتر کسریٰ کو پہاڑ کرنے والے فرد بھی ہیں اور ان چھ افراد میں بھی شامل ہیں۔ جنہیں حضرت عمر نے اپنی ضربت کے موقع پر شوریٰ کے لئے منتخب کیا۔ سعد نے سنہ ۵ ہجری میں دفات پائی۔ اُس وقت ان کی عمر ۴۸ سے مجاوز تھی۔

۱۔ ابو موسیٰ حضرت عمر کی خدمت میں تین مرتبہ اذن طلب ہوئے مگر اعفیں ازن باریابی نہ ملا اور وہ واپس لوٹ آئے۔ حضرت عمر نے ان سے پوچھا تم واپس کیوں لوٹ آئے۔ ابو موسیٰ نے عرض کی کہ پسیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا۔ تین دفعہ اذن طلبی کے بعد اگر کسی کو اذن باریابی نہ ملے تو اسے واپس لوٹ جانا چاہیے۔ حضرت عمر نے ان کی رقدیت ہیں کی اور کہا: اگر اسی حدیث کی رقدیت میں کوئی گواہ پیش نہ کر سکے تو سازیاں نہ سے مہاری خبروں کا۔ ابو موسیٰ نے اور ایک شخص کو حافظ کیا جو نے رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اس حدیث کو سننا تھا۔

۱۸ میں ان سے ۲۷۰ حدیثیں نقل ہیں۔ بخاری نے ۵ اور مسلم نے احادیث کو اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے۔

**رسول خدا ﷺ نے ان سے**

**ابی بن کعب** فرمایا: علم تم پر آسان ہر لے اب منذر، اور حضرت عمر نے اخنفیس سید المسلمين کے لقب سے نوازادہ ان کی عزت کیا کرتے تھے اور ان سے مشورے یا کرتے تھے۔ ابی بن کعب وہ پہلی شخصیت ہیں جنہوں نے رسول خدا ﷺ کے لئے تکمیل شروع کیا۔ اور نیز وہ پہلے فرد ہیں جنہوں نے سب سے پہلے پیغمبر ﷺ کے زمانے میں قرآن مجید کی جمع اور ہدی کی پیغمبر اکرم ﷺ نے ان کے بارے میں فرمایا: ابی نیری امت کے سب سے زیادہ پڑھے لکھنے شخص ہیں انہوں نے عهد خلافت حضرت عثمان میں وفات پائی۔ کتب روایت میں ان سے ۶۰ اور کچھ حدیثیں نقل ہیں۔ بخاری نے تین اور مسلم نے سات حدیثیں کو ان سے یا ہے۔

**زید بن ثابت الانصاری** حدا ﷺ کے مصادر اور کتابان و حجی میں سے تھے اور چونکہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس سریانی زبان کے خطوط بھی آیا کرتے تھے اس نئے آپ نے زید کو سریانی زبان سکھنے کا حکم دیا اور حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد زید حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے لئے بھی حرمتوں کا کام کرتے رہے اور جیسا کہ روایت ہے وہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے ادوا میں قرآن سکھنے پر مأمور تھے۔ ان کا شمار ان افراد میں بھی ہوتا ہے جنہوں نے آنحضرت ﷺ کے دور میں قرآن کو جمع کیا۔ زید بڑے متقد اور پرہیزگار انسان تھے ان کی جلالت و عظمت کا یہ عالم تھا کہ ابن عباس رضی اللہ عنہ

سواری کی رکاب تھا مارکرتے تھے۔ کتب روایت میں زید سے کل ۹۲ احادیث نقل ہیں۔ جن میں سے شیخین نے متفقاً ۱۵ اور بخاری نے منفردًا ۷۴ احادیث کو نقل کیا ہے۔

**سلمان فارسی** | مسودہ کائنات ﷺ نے آپ کے بارے میں فرمایا۔ اگر دین شریا پر ہو تو سلمان اُس کو حاصل کرنے والے ہیں۔ حضرت عائشہؓ کہتی ہیں سلمانؓ پنیر ﷺ کے ساتھ واعم نشت و برخاست لکھتے ہیں۔ اور رات کو تعلیٰ میں آپ سے گفتگو کیا کرتے ہیں۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وہ پنیر ﷺ سے نزدیکی میں ہم پر غسلہ پا جائیں گے حضرت علی علیہ السلام نے آپ کے بارے میں فرمایا ہے۔ سلمان علم اولین دو اخرين کے دارا ہیں اُن کی مدد و معاونت دوسروں کے لئے قابل ہیں ہمیں دو ایک خشک نہ ہونے والا سمندر ہیں۔ آپ سے مسند لبی میں کل سے بھڑک حدیثیں نقل ہیں جن میں سے بخاری نے ۱۷ اور سلمان نے ۳ حدیثوں کو اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے۔ سلمان نے ۳۵ اور بقیوں ۳۶ ہجری میں رحلت فرمائی۔

۱۔ مزید معلومات کے لئے حافظہ مذہب ابن عبد البر کی کتاب الاستیاب

ص ۳۶۲ - ج ۲ اور سیرۃ علام المستیلاء ص ۳۶۲ - ج ۱

لاحظہ فرمائیے۔

باتی حاشیہ از مترجم کے لئے دیکھئے صنیدہ بنبرا

## وہ اکابر صحابہ

جنہوں نے

پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

سے کوئی

روایت نہیں کی

یہ بات پا یہ ثابت کو پہنچ گئی کہ بہت سے اکابر صحابہ نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کوئی حدیث نقل نہیں کی جن میں یہ دو مشہور سنتیاں بھی ہیں۔ ایک ابو عبدیہ عامر بن جراح جھفیس رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نے امین امت کا حظاب دیا اور دوسرے سعید بن نفیل بن شماران دس افراد میں ہوتا ہے جھفیس سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جنت کی بشارت

دی۔ ہم اس سلسلہ میں گفتگو کو طول دیتا ہیں چاہتے کہونکہ جو کچھ عرض کیا جا  
چکا ہے وہ سوچ جو بوجہ کی بالادستی کو تیم کرنے والوں کے نئے مفید اور کافی ہے  
رہی ابوہریرہؓ کی وفات تو قول صحیح کے مطابق جس طرح نوری نے مسلم کی رتب  
پر اپنی شرح میں لکھا ہے یہ واقعہ سنہ ۵ ہجری کو قصر عقین میں پیش آیا جو  
ان کا ذائقہ تصریح کرتا ہے اس وقت ان کی عمر ۴۸ سال تھی۔ ان کی میت مدینے  
لائی گئی اور ولید بن عتبہ بن ابی سفیان نے جو اس وقت معاویہ کی طرف سے  
امیر مدینہ تھا۔ ان پر سناز پڑھی اور حبیب ولید نے ان کی موت کی اس خبر کو  
اپنے چمامعاویہ کے لئے بھیجا تو معاویہ نے ولید کو حکم دیا کہ معلوم کر دا بوجہ رہنے کے افراد کو  
اپنے پیغمبیر حضرتؐ۔ ان کے ساتھ بھلائی سے پیش آؤ اور دس ہزار درہم ان  
کے درشاء کے حوالے کر دا اور حق دوستی او اکرو۔ اس طرح جنی امیہ نے ابوہریرہؓ  
کی موت کے بعد بھی ان پر احسان کی موت کے بعد بھی ان پر احسان میں  
کوتاہی نہیں کی۔

۱۔ حالانکہ ابوہریرہ مدینہ میں عقینت کے مقام پر دفن ہیں لیکن اس کے باوجود  
ان کی ایک قبر مشہور مسجد ابوہریرہ میں بھی موجود ہے۔ جسی پر ایک بڑا سائز  
عماءہ رکھا ہوا ہے۔ یہ قبر مصریہن واقع شہر جیزہ کو مشرق دیوبند کی سمت قطع کرنے  
والی ایک شاہراہ پر واقع ہے جو ”خیابان سیدی ابوہریرہ“ کے نام سے منسوب ہے  
میں نے اس قبر کو ۲۳ جنوری ۱۹۶۲ء برداز ہفتہ دیکھا اور وہاں جا ہبہ عبادت  
ایک سورہ فاتحہ پڑھی مگر میرے ایک درست نئے جو میرے ہمراہ تھا اور دین میں  
تفقہ و تخصص کا عادی محتوا میرے اس عمل پر مستعرض ہوا اور کہا : تمہارا یہ عمل  
خلات سنت پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ و آله وسلم ہے کیونکہ مردوں پر فاتحہ کے سلسلے میں  
پیغمبر صلی اللہ علیہ و آله وسلم سے کیا صحیح اور کیا جیلی کسی تیم کی کوئی حدیث ہم تک نہیں  
پہنچی ہے۔ میں نے جواب دیا : میں اس سلسلے میں شیوخ دین کی تعلیم کرتا ہوں چوں کہا

## ابوہریرہ کے بارے میں ایک مجلہ گفتگو | ابوہریرہ کی

تاریخ کے اس مرحلہ تک پہنچنے والے ہیں تو یہ بھی ضروری ہے کہ اس منزل پر ان کے بارے میں فقیہ محدث محمد رشید رضا حستہ اللہ کے ارشادات کو بھی اس میں شامل کریں۔ فقیہ موصوف فرماتے ہیں : ابوہریرہ کا اسلام نسبت پر  
ہاجری سے شروع ہوا اس بنا پر انہوں نے اپنی بیان کردہ بہت سی احادیث کو ذات گرامی ختمی مرتبہ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سے نہیں سن لیکر ان کو دیگر صحابہ اور تابعین سے لیا ہے۔ ایسی صورت میں اگر جس طرح جمہور محدثین کا کہنا ہے کہ صحابہ کل کے کل عدول ہیں تو ان کے تابعین کے سلے

وہ ہمیشہ نہ صرف قبور ہی پر بلکہ نام آنے پر بھی فاتح پڑھا کرتے تھے۔ تخریر کریمہ جب  
کی بات نہیں کہ ابوہریرہ کی دو جگہ تیریں ہیں کیون کہ انہوں نے اس سلے میں بھی اپنے استاد کو بلال احبار کی تائی کی ہے اسی سلے اس یہودی کی قبر جیسا کہ جانتے ہیں شام کے ایک شہر حصہ میں موجود ہے مگر ساتھ ہی اس کی ایک دوسری قبر جس پر ایک بڑا ساتھ تعمیر کیا گیا ہے تاہرہ میں واقع محلہ ناصریہ کی ایک بڑی مسجد میں ہے اور حیرتناک اور تعجب خیزیات یہ ہے کہ جمہوری محدثہ، عرب کا ادوات مسلمانوں کے سالانہ رقم کا ایک حصہ رحمان دین کی آنکھوں کے سامنے ابوہریرہ اور ان کے استاد کو بلال احبار کے قبور کی تعمیر میں خرچ کر رہا ہے۔

۱- المثار - ص ۲۳ - ۲۹

۲- اس سلے میں جمہور مسلمین کا یہ فیصلہ کہ صحابہ کل کے کل عدول ہیں سا سر خط ہے اور ہم نے اس موصوع کو اپنی کتاب "اصنوا على الشاheediyah" میں پوری طرح واضح کر دیا ہے اور یہ بات ثابت کر دی ہے کہ عدالت صحابہ اغلبیت رکھتی ہے نہ کوکیت۔

میں تو ایسا نہیں۔ اور یہ بات پایہ تحقیقیں کو پہنچ چکی ہے کہ ابو ہریرہؓ کعب  
الا جبار سے سنتے اور انھیں سے روایت کیا کرتے تھے۔ ان کی بیشتر احادیث  
دوسروں سے ماخوذ ہیں مگر ان کا اصرار ہے کہ انھیں ﷺ نے فرمائے  
ہی سے براہ راست ان احادیث کو سنائے ہے۔ جس کی مثال یہ حدیث ہے  
کہ "خدا نے زمین کو سفتہ کے دن خلق کیا" درآں حالیکہ سب نے تقریب  
کی ہے کہ انہوں نے اس حدیث کو کعب الاحبار سے یا ہے۔ اسی طرح مذکورہ  
محمد و فقیہ ان کے بارے میں فرماتے ہیں۔ نیز ابو ہریرہؓ باعتبار معافی  
نقل حدیث کرتے تھے اور ان کی بیشتر احادیث مرسلا ہیں کیونکہ انہوں نے  
ان کو زیادہ تر صحابہ سے اور بعض کو تابعین سے سنائے ہے کہ ذات گرامی  
ختی مرتبت ﷺ سے اس کے علاوہ فقیہ و ائمہ زادہؓ کو  
کے بارے میں مزید فرماتے ہیں۔ ابو ہریرہؓ نے بہت سی ایسی احادیث کو  
نقل کیا ہے جس میں وہ منفرد ہیں اور کسی نے ان کی تائید نہیں کی ہے اور  
جس کا ایک حصہ موردا نہ کاریا معرض مگان میں واقع ہے کیونکہ  
اس کا موصوع بڑا چھوتا اور عجیب و غریب ہے جیسے قلنون پر مبنی احادیث  
یا پیغمبر ﷺ سے منسوب وہ غیری اخبار جو آپؐ کے بعد  
وقوع پذیر ہونے والا ہے۔ اس کے علاوہ مذکورہ احادیث میں سے بعض فی

:۔ اس طرح یہ جلیل القدر عالم مجھی دوسرے علماء کی طرح یہ ثابت کرتے ہیں کہ  
ابو ہریرہؓ در زنگوڈی تھی کہ ان احادیث میں بھی جن پر ان کی تقریب ہے کہ انہوں نے  
خود ان کو پیغیر اکرم صلح اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنائے ہے۔

۴۔ تفہیل المثار۔ ص ۱۶۳۔ ۵۔

۳۔ یعنی درحقیقت وہ صحابہ اور تابعین میں سے کسی کا نام نہیں لیتے جن سے انہوں

نے روایت کی ہے تاکہ یہ مسلم ہر سکے کرایادہ عادل بھی سمجھے کرہیں۔

لهم المثار۔ ص ۹۔ ۶۔

نفسہ عین قابل قول ہیں کہ اگر ان کو کوئی عین صحابی نقل کرتا تو یقیناً وہ نقاد ان حدیث اور ارباب بحر و تقدیل کے نزدیک ان کی رسم کے مطابق عین قابل قول ہوئیں۔ یہی وجہ ہے کہ لوگ ابو ہریرہ کے بارے میں چمیگوئیاں کرتے ہیں۔ فیقہہ مذکورہ ابو ہریرہ اور عبد اللہ بن عباس کے بارے میں جنہوں نے یقیناً ائمَّۃٌ ضَبَّاتِیَ اللَّهُ تَعَالَیَّ مَلَکُ الْعَسْلَانِ سے کثرت کے ساتھ حدیثیں نقل کیں ہیں بغیر اس کے کہ انہوں نے ان کو رسول خدا ضَبَّاتِیَ اللَّهُ تَعَالَیَّ مَلَکُ الْعَسْلَانِ کی رحلت کے موقع پر بھی کہنے تھے اور حیا کر کیا گیا ہے انہوں نے رسول خدا ضَبَّاتِیَ اللَّهُ تَعَالَیَّ مَلَکُ الْعَسْلَانِ سے کل ۲۴ سے زیادہ احادیث کو تھیں سنائے ہے مگر بعضوں نے اس تعداد کو ۲۰ تک بھی پہنچا دیا ہے اس خوبی سے ساتھ کہ ابن جوزی کے مطابق ان سے ۱۶۹۰ اور مستقبی میں ۱۶۹۶ احادیث مروی ہیں، کہتے ہیں۔ ابو ہریرہ اور ابن عباس نے ہرگز شریعت کے اساس اور اس کے ارکان کی بنیاد پہنیں ڈالی ہے اور اس کے لئے کسی اصل افادہ فرع کو وضع نہیں کیا ہے بلکہ ان دولوں افراد نے دوسرے صحابہ کرام کی طرح فقط حدیثوں کو ہمارے لئے نقل کیا ہے اور اگر ہم احکام شرعی کے بارے میں ابو ہریرہ کی روایات کا محلاً کریں تو ہمیں معلوم ہو گا کہ ان کی قداد بہت کم ہے اور ناصحتیز ہے اور اگر یہ

۱۔ مگر کون ابو ہریرہ پر بحر کر سکتا ہے انکا متعلق تو صحابہ پنیہ صلی اللہ علیہ وسلم اکمل رسم سے ہے اور یا ب بحر و تقدیل صحابی پر بندہ ہے البته عین صحابہ پر اس کا اطلاق یقینی ہے۔  
۲۔ لیکن ہمارے زمانے میں ایسے اشخاص پائے جاتے ہیں کہ جہاں کسی نے ابو ہریرہ کے بارے میں کچھ کہا اور وہ ان کی نظر میں زندگی بن بیٹھا۔

۳۰۔ عبد المختار۔ ص ۱۹۔ حج ۱۹۔ ایسا مسلم ہوتا ہے کہ رشید صاحب رحمۃ اللہ نے یہ بات ان مسلمین رضاری کی رد میں کہی ہے۔ جحضر نے ابو ہریرہ اور ابن عباس پر انجی بھیجیں وغیرہ احادیث کی بنوار پر انتقاد کیا ہے۔

روايات بیان نہ بھی ہوتیں تو کتب احکام پر اس کا کوئی اثر مرتب نہ ہوتا اس موصوع کے بارے میں کہ ابوہریرہ اور دیگر افراد نے احادیث کو باعتبار معانی روایت کیا ہے ان مسائل کو سم اپنی کتاب "اصنوار" علی استاذ المحمدیہ<sup>۱</sup> میں تفصیل کے ساتھ بیان کرچکے ہیں یہ عظیم المرتبت ہستی کہتی ہے۔ باعتبار معانی روایت حدیث عظیم مشکلات کی پیدائش کا سبب بن چکی ہے۔ اور فقیرہ موصوف اسرائیلیات کے ان دو عظیم سرگرد ہوں کہ الاحجار اور دہب بن منبه کے بیان خرافات کے سلسلہ میں کہتے ہیں<sup>۲</sup>۔ ہم یہ کہاں سے جان نیں کہ یہ تمام روایات یا وہ روایات جن کی تردید ہوئی ہے ان دو افراد سے مربوط نہ ہوں۔ کیونکہ صحابہ رضی اللہ عنہم کا طریقہ کار یہ نہیں تھا کہ وہ جو کچھ بھی ایک درست کیتابیں سے نہیں برسبیل نقل و روایات سے بیان کریں۔ بلکہ زیادہ تر وہ اکھیں بغیر نسبت کے بیان کرتے تھے اور اکثر تابعین کا بھی یہی حال تھا۔ پیغمبر اکرم ﷺ سے نسبت ابوہریرہ کے تمام منقولات کی بھی یہی کیفیت تھی کہ وہ اکھیں براہ راست پیغمبر اکرم ﷺ سے نسبت دے کر کہتے تھے۔ قال رسول اللہ کذا<sup>۳</sup> یا یہ کہ: سمعت رسول اللہ يقول کذا۔ آخر کار حدث مذکور فرماتے ہیں۔ اس بناء پر مجھے یقین نہیں کہ ابوہریرہ کی جو احادیث پیغمبر اکرم ﷺ سے منسوب ہیں اور ان کا متتن اچھوتا ہے۔ اور اس میں سماع کی تصریح بھی موجود نہیں وہ کوئی الاحجار کے روایات

۱- محدث المغار - ص ۵۱۳ - ج ۲۹

۲- تفسیر المغار - ص ۳۴۶ - ج ۹

۳- یعنی کہب الاحجار اور دہب بن منبه

تم۔ جیسا کہ ہم نے پہلے اس کی وضاحت کر دی ہے۔

۴- المسنار - ص ۳۷۲ - ج ۲



کو کیا کہا جائے گا؟ سورہ برائت کو جسے سورہ فاصحہ۔ بھی کہا جاتا ہے، کیوں کہ اس میں صحابہ کی ایک جماعت کو رسوائی کیا ہے۔ کن افراد کے ساتھ منسوب کیا جائیگا؟ پسیجاً اکرم ﷺ کے بعد مرتد ہونے والے افراد کس زمرے میں شامل ہوں گے؟ مگر ان تمام مفہومات کے باوجود اگر کوئی شخص طرفداران صحابہ کے اس گروہ سے سامنا کر کے اس دست کے طالب کو ان کے گوشگزار کرتا ہے تو وہ ان کے غصے، دشنام اور ناسراً گوئی کا شکار بن کر آخر کار مرتد اور زندیق بن جاتا ہے اور سلاح تکفیر کے تیز دھار سے اس کو اپنا برف بنایتے ہیں مگر ہم اس مرحلہ میں بھی ان کے ہم گام بنتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اچھا درست ہے کہ تمام صحابہ مخصوص عن الخطأ تھے مگر خاص طور پر ابو ہریرہ کے سلسلے میں ہم اس دست کی گفتگو کو ماننے کے لئے ہرگز متیار نہیں ہیں۔ ان کا معاملہ دیگر صحابہ سے باشکل مختلف ہے کیونکہ اکابر صحابہ نے ان پر جرح کی ہے اور ان کی روایات کو رد کر دیا ہے بلکہ حجۃ بلا یہ ہے اور انھیں دروغگو کہا ہے۔ مختصر یہ کہ جس طرح ہم پہلے کہہ چکے ہیں ابو ہریرہ عالم اسلام کے پہلے متهم راوی ہیں۔

- سورہ برائت کو سورہ توبہ بھی کہا گیا ہے کیونکہ اس سورہ میں خداوند عالم فرماتا ہے "لقد تاب اللہ علی النبیٰ" الی آخر بخاری نے سید بن جبیر سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا کہ: میں نے ابن عباس کے سلسلے میں سورہ توبہ کا نام ایسا تو انہوں نے کہا: یہ سورہ فاصحہ ہے کیوں کہ اس میں آیتوں کا ایک سلسلہ ہے جو مسلم صحابہ کے باسے میں نازل ہوتی رہیں۔ اس طرح کہ ہمیں در لگنے لگا کہ شاید اب ہم میں سے کوئی بھی ان آیتوں کی زد سے زیاد سے گا۔ اس سورہ کو سورہ منقرہ بھی کہتے ہیں کیونکہ اس میں مناقیع کا پردہ ناشی کیا گیا ہے۔ اسی طرح اس سورہ کو مختصر، میشو، حافظہ منکل، حد مدد، مقتنع، بمعشرہ، بمعشرہ اور سورہ عذاب بھی کہا جاتا ہے۔

(تفیریک شات حبار اللہ ز مخشری۔ ص ۱۳۶ - ۲)

# خاتمہ

---

# کلام

---

jabir.abbas@yahoo.com

شیخ المصیر کے نام سے یہی وہ کتاب ہے جس کی تالیف میں، میں اللہ سے توفیق کا طالب ہوا اور اس کی پاگاہ میں طلب شیر کی تمنا کی اور جو کچھ میرے بس میں تھا اور جتنا مجھ سے ہو سکا ہیں نے اس بارے میں تحقیق و تشخص اور وقت نظر سے کام لیا اور خدا کو گواہ بنانے کہتا ہوں کہ اس امر میں میرا اس کے علاوہ کوئی خاص منشار نہیں تھا کہ توگ اس صحابی کی سیرت اور تاریخ کے

بائے میں بھی جان لیں جو صحابہ میں ایک خاص و صنع کا حامل تھا۔ کیوں کہ میرے نزدیک اس کا جاننا ہر مسلمان کے لئے ضروری ہے۔ اس بنا پر ہم نے ابو ہریرہؓ کی قامت سے اس جامہ رواست کو اتار پھینکا جس کے تھے ان کے لئے شا صفات داعمال مضمون تھے انہی شخصیت اور روپ کو بالکل اسی طرح قائز کرام کی خدمت میں پیش کر دیا جس طرح کہ ہونا چاہیے تھا۔ خواہ وہ اس دور کی بات ہو جب وہ بکریاں چڑھتے تھے اور فقط دو وقت کی روٹی کے عوض ابن عفان اور غفاران کی بیٹی بسرہ کی خدمت کیا کرتے تھے یادہ دور ہو جب پیغمبر ﷺ کی خدمت میں پہنچ کر انہوں نے اسلام فتویل کیا اور جیسا کہ خوران کا کہتا ہے کہ ان کا وقت پیٹ بھرتے اور صفحہ میں گزر لبسر کرنے میں کتنا تھا یا اس دور سے متعلق ہو جب وہ علام الحضرتی کے ساتھ مودن کی حیثیت سے سخنیں گے۔ اور پھر حضرت عزیزؓ کی جانب سے والی بھریں مقرر ہوئے اور محتواڑے ہی عرصہ کے بعد ممزول کر دیئے گئے یا اس کا تلقن اس عہد سے ہو جب بنی ایمہ کی حکومت آئی جو اپنے وقت کے پادشاہ تھے اور جن کے ہاتھوں میں امر و رہنمائی، سنجششی حرمان سمجھی کچھ تھا کہ اسی عہد میں ابو ہریرہؓ مور دلوازش و محبت قرار پائے اور ان کے لئے ایک زمین ذوالحلیفہ اور دوسری عقیقیں میں الاط ہوئی یہاں تک کہ وہ عقیقی میں ایک خوبصورت اور عالیشان محل بنانے میں کامیاب ہو گئے مختصر یہ کہ ان پر اتنی سنجششوں اور عنایتوں کی بارش ہوئی جس کا وہ خواب میں بھی تصور ہتھیں کر سکتے تھے۔ اس کے بعد ان کی شادی ایک جلیل القدر خاتون عوران کی صاحبزادی بسرہ سے کر دی گئی جس کے یہاں وہ اپنا پیٹ بھرنے کے لئے ملازم تھے۔ جی ہاں آخر کار ایک بے نام و نشان زبوب حال خادم نے ایک جلیل القدر اور بیااسم درسم محمد دم کے ساتھ شادی رچا لی جو اپنے نبیلہ پر حکمرانی کیا کرتی تھی۔! یہ ہے اس سنگدل اور غدار زمانے کا طرز سلوک۔

بہر حال ہم نے ابوہریرہ کی تاریخ حیات پر روشنی ڈال کر صاحبان فکر و نظر کے لئے ایک اہم موصویع کو چھپیر دیا ہے جو اب ہر شخص کے لئے موصویع بحث بنا ہو گئے جس کا اہم ترین حصہ ان کی کثرت روایت ہے جسے انہوں نے برائے راست پتیبہ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ سے نسبت دی ہے حالانکہ پنیر اکم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ کے ساتھ ان کی مصاحبت بہت ہی مختصر ہے۔ اس کے علاوہ ہم نے باوقت ارباب حدیث کی کتابوں سے یہ بات ثابت کر دی ہے کہ وہ اپنی روایات میں تدليس سے کام لیتے تھے اس نے ان کی اس طرح کی روایات مراسیل میں شمار ہوتی ہیں اور بھرہم یہ بھی بیان کرچکے ہیں کہ چونکہ اکابر صحابہ ابوہریرہ کی روایات میں شان بیوت کے خلاف گفتگو پاتے تھے اس لئے وہ انہیں متهم قرار دیتے تھے اور یہ اتهام آج بھی اسی طرح ان کے دامن سے والبت ہے ہم نے ان تمام مطالب کو درستی اہم باتوں کے ساتھ اپنی کتاب میں بیان کر دیا ہے تاکہ اس کے صفات ایک ایسا صفات و شفاقت آئینہ بن جائیں جس میں ہر شخص ابوہریرہ کے چہرے کو ان کے حقیقی رب میں دیکھ سکے اور اس کی روشنی میں ان کی روایت کے بارے میں صحیح بینید کر سکے۔ یہاں یہ بات بتانا بھی ضروری ہے کہ فطرت و تربیت اور ماحول جس میں ابوہریرہ نے پڑیں پائی صحیقی ان کی روشنی اور ان کے گفتگو و کردار میں بڑی موثر ہی ہے اور یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس میں کسی کو مجال انکار نہیں، چونکہ یہ تمام باتیں ہماری بحث و گفتگو کا محدود ہیں اس لئے تمہارا جو کچھ ہم نے ابوہریرہ کی تاریخ حیات کے بارے میں کہا ہے وہ بالکل درست اور بجا ہے ایسی صورت میں چونکہ ابوہریرہ کی جانب سے ہمارے لئے ان کی نقل کردہ روایات کے علاوہ اور کچھ نہیں بجا ہے اور اس میں بھی دو موڑ دھمت و تکذیب قرار پاتے ہیں اس کے علاوہ اس طرح کی روایت میں بہتان بھی پائے جاتے ہیں جس کے بارے میں ہم اپنے دور کے لوگوں سے اور نیز جو ہمارے بعد آئے والے ہیں ان سے کہتے ہیں: جو

بھی مذکورہ روایات یا اسی طرح کی دوسری روایات میں کسی ایسے امر کا مشاہدہ کرے جو عقل صریح اور علم صحیح یا حسن و تحریر سے منافات رکھتی ہو یا پھر قرآن حکیم، ذرق سلیمان یا اسلام کے مقاصد عالیہ سے اختلاف رکھتی ہو یا یہ کہ اس کا تلنن ایسے مفاسد سے ہو جوانان کے دل میں وسوسہ پیدا کرتی ہے اور اس کے دل و دماغ کو مطمئن نہیں کرتی تو اسے چاہیے کہ وہ اسے ایک طرف رکھ دے اور اسے ہرگز قبول نہ کرے اس پر کسی مستم کا کوئی الزام عامہ نہیں کیا جاسکتا کیونکہ ختنی مرتبت ﴿صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ﴾ کی جانب سے درست بیانی، صحیح و سطور العدل اور پستہ بیدہ امور کے علاوہ اور کچھ صادر نہیں ہوتا اور اگر کوئی یہ کہے کہ اگر ابوہریرہؓ کے علاوہ کسی اور نے بھی اس مستم کی روایتوں کو نقل کیا ہو تو کیا ہو گا تو اس کے لئے بھی ہمارا جواب دیجی ہے جو ہم بیان کرتے ہیں۔ خواہ دہ ابوہریرہؓ ہوں یا غیر ابوہریرہ اس میں کوئی تغییر نہیں ہے۔ ہم نے ابوہریرہؓ کو اپنی بیجٹ کا موصوع صرف اس لئے بنایا ہے کہ انہوں نے تمام صحابہ سے زیادہ نقل حدیث کی ہے۔ پھر یہ کہ ان کی منقول روایات میں اتنے اشکالات پائے جاتے ہیں جو کسی اور جگہ نہیں ملتے۔ ان اشکالات کی نوعیت بھی اسی ہے کہ وہ ہر وقت دشمنان اسلام کے لئے ایک اچھا مواد فراہم کرتے رہتے ہیں۔ مخفی پر کہ اس سلسلے میں آئندہ وار باب حدیث نے تصریح کی ہے کہ اصول و اركان اسلام یہ نہیں کہ جو کچھ کتب روایت میں آیا ہے سelman اس پر ایمان لے آئے۔ کیونکہ مذکورہ کتابوں میں جو کچھ آیا ہے وہ بطریق احاد وارد ہوا ہے اور وہ تھا مفیدہ "طن" ہے اور "طن" و "گمان" کم بھی کسی کو حق سے بے نیاز نہیں کرتا۔ یہی وجہ ہے کہ "عقائد" میں اس طرح کی روایات سے بتک نہیں کیا جاسکتا۔ کیوں کہ "الله عقائد کو خبر" متواتر سے لینا پڑتا ہے اور ہمارے پاس اخبار متواتر کے سلسلے میں قرآن حکیم کے علاوہ اور کوئی کتاب نہیں ہے اور جب بات

کی نوعیت یہ ہوتو محض ہر شخص مختار ہے کہ وہ اس طرح کی کتابوں میں وارد ہونے والی روایات میں سے جس کو چاہے قبول کرے اور جسے چاہے ایک طرف رکھدے دلوں ہالتوں میں اس پر کسی مضم کا کوئی الزام نہیں آ سکتا۔ اس سلسلے میں ہمیں ابوحنیفہ، ییث بن سعد، مالک اور شافعی جیسے پیشوایانِ مذاہبِ دینی کی تاسی کرنی چاہیے۔ کبتوں کا ان میں سے ہر ایک اپنے لئے ایک حدیث کو مقبول کر کے اس پر عمل پیرا ہوتا تھا اور دوسرا اسے رد کر کے کسی اور حدیث کو اپنا تھا مگر ہر شخص اپنی جگہ درست ہوا کرتا تھا اور جب جمہور کے دریافت مشہور روایتی کتب ظہور پر یہ ہوئے تو تمام مذاہب کے فقیہانے اعفیں کی طور پر مقبول نہیں کیا بلکہ انہوں نے فقط اپنے ادله مذاہب سے خواہ وہ ان کے محنتیات کتب سے مخالف ہی کیوں نہ رکھتے ہوں تک کیا ہے مگر اس کے باوجود وہ دین سے خارج نہ ہوئے۔ اور یہی حال اکابرینِ خویین کا تھا جو اپنے من میں احادیث پنیبر اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کو دلائل رفت سے نہیں جانتے تھے بلکہ مسلمانوں کے بہت سے ایسے گروہ ہیں جو مشہور روایتی کتب پر بنیادی طور پر اعتقاد نہیں رکھتے اور ردا بیت و نقہ میں ان کے پاس اپنی کوئی شخصی کتاب نہیں ہے۔ جس کی وہ پیروی کریں جیسے شیعہ، زیدیہ وغیرہ خاص طور پر فقہ امامیہ جو کسی حدیث کو مستہر نہیں جانتا جب تک کہ وہ اہل بیت اطہار علیہم السلام کے سلسلے سے ان کے جد تک متصل نہ ہو یعنی جس کو حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام زین العابدین علیہ السلام سے انہوں نے اپنے والد ماجد امام حسین علیہ السلام سے انہوں نے اپنے برادر بزرگوار امام حسن علیہ السلام سے (انہوں نے مولائے کا ناتھ حضرت علی علیہ السلام سے اور انہوں نے رسول ﷺ کو اس علیہ السلام سے روایت کیا ہو۔ یکیں باوجود روایتیں ابو ہریرہ، سمرہ بنت جندب، مردان

بن الحکم، عمران بن حطوان، عمرو بن العاص اور ان جیسے افراد سے منسوب ہوں وہ فرقہ امامیہ کے نزدیک کوئی اعتبار نہیں رکھتیں۔ ایسی حالت میں کسی کو حق نہیں پہنچا کہ وہ ان گروہوں میں سے کسی ایک پر کبھی طعنہ زن ہو یا اس کے ایمان میں شک و تردید کرے کیوں کہ وہ سب کے سب اصول اسلام پر مستقد اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم وآلہ و سنتہ در آپ کی لائی ہوئی کتب کے معترض ہیں، مگر سر قوم کا ایک سہرا اور اس کی ایک الگ راہ ہرا کرتی ہے۔ ”قاری کو اپنی اس گفتگو پر اطمینان دلانے کے لئے ہم ذیل میں وہ قطعی دلائل اور واضح را ہیں کو پیش کر رہے ہیں۔ جو کامل طور پر سہاری گفتگو کی تائید کرتی ہیں اور اسی پر اپنی بحث کو ختم کرنا چاہتے ہیں۔ احمد نے اپنی متذمیں ابو حمید اور ابو ایسید سے روایت کی ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم و سلم نے فرمایا: جب کبھی تم کسی سے ہماری کوئی حدیث سنو اور تمہارے تلوب اس سے آشتا ہوں اور وہ تمہارے ظاہر و باطن میں جذب ہو جائے اور تم اسے اپنے سے تریب پاؤ تو سمجھو کہ تمہاری نسبت میں اس نے یارہ اولی ہوں اور جب کسی ایسی حدیث کو سنو جس سے تمہارے تلوب نا آشتا ہوں اور تمہارا ظاہر و باطن اس سے گزیں اس ہو اور تم اسے اپنے سے دور کر جو کسی کرتے ہو تو میں تمہاری نسبت اس سے زیادہ دور ہوں راس حدیث کی اسناد درست اور صحیح ہیں)۔ حافظ ذہبی تذکرہ الحفاظ میں امیر المؤمنین علی علیہ السلام کے تذکرہ کے ذیل میں لکھتے ہیں: ”لوگوں کے لئے کسی ایسی چیز کے بارے میں حدیث کہو جس سے وہ آشتا ہوں اور نا آشتا چیزوں کو ان سے الگ رکھو، کیا تم یہ پند کرتے ہو کہ خدا اور اس کے رسول کی تکذیب

۱۔ اصل الشیعہ و اصولہ، دسویں اشاعت - ص ۱۲۹

۲۔ ص ۲۲۲۔ خداوند اعظم مولکت کو اس حق گوئی اور پندیدہ روشن پر جائز

خیر عنایت فرمائے۔ (متجم)

لے جائے راس حدیث کو سنجاری نے نقل کیا ہے) این مسعود کہتے ہیں: ہم جو صحیح حدیث نقل کرتے ہیں اس کی صفات کے لئے کتابی الہی سے گواہی پیش کرتے ہیں۔ ربیع بن خثیم کا کہنا ہے کہ: دن کی روشنی اور چیک کی طرح حدیث کا بھی ایک لوز ہوتا ہے۔ جس کے ذریعے آپ اسے مان نیتے ہیں اور تاریخی شب کی طرح ایک ظلمت ہے کہ جسے آپ ہرگز فتویں نہیں کریں گے۔ امام ابوحنین اپنی روکرده احادیث کے باہم میں کہتے ہیں: "یہ جو میں بخلاف قرآن ﷺ سے نقل شدہ احادیث کو روکتا ہوں تو یہ روکنے کی طرف نہیں ہے بلکہ یہ اس شخص کا رد ہے جو اس حدیث کو از روئے باطل آپ نے نقل کرتا ہے۔ رسول ﷺ کی کہی ہوئی ہر بات ہماری سر انکھوں پر ہے ہمیں اس پر ایمان کامل ہے اور ہم شہادت دیتے ہیں کہ ان کی کبھی ہوئی ہر بات حق ہے اور اس بات کی بھی شہادت دیتے ہیں کہ آپ نے ایسی کوئی بات نہیں کی جو مخالف دستور الہی ہو۔ آپ کی ہر بات کلام الہی ہے۔ آپ کا تعلق متکفین سے نہیں ہے۔ حدیث کے بارے میں لوگوں کا فرضیہ یہ ہے کہ جو بات ان کے قلوب کو مطعنہ نہ کر سکے اسے الگ کر دیں اور اس کام میں کسی مستم کی ملامت ان کے گریبان گیرنہ ہوگی، لیکن جس پیغمبر پر بطور کل ایمان لانا ضروری ہے وہ اللہ کی کتاب "قرآن کریم" ہے جس میں ہرگز کسی طرح بھی باطل کو داخل نہیں اور ساختہ ہی وہ احادیث ہیں جو اس کی موافقت میں ہوں۔ یہ ہے اصل مطلب اور مجھے امید ہے کہ میں نے اس کتاب کی تاییت میں حق علم و تاریخ کو ادا کر کے ابو ہریرہؓ کی شخصیت کو کا حلقہ آشکار کر دیا ہوگا۔ تاکہ اس سہستی کی تاریخ میں ایک صحیح

۱۔ تفسیر ابن کثیر۔ ص ۳۹۵

۲۔ کتاب مناقب ابوحنینہ تاییت مکی۔ ص ۹۹

فضل وجود میں آئے اور اسی کے ساتھ بیس بارگاہ رب العزت میں دست  
پر عالمون کو وہ راہ حق کی پریروی میں ہماری راہنمائی فرمائے اور ہمیشہ<sup>ا</sup>  
سچی نفع رکھنے والی چیزوں میں ہمیں کامیاب بنائے اُنہ سیمیع الدعا<sup>ا</sup>  
رجیزہ منطاط۔ شب اول ماہ رمضان ۱۴۸۱ھ سچری مطابق ۶ فروری  
(۱۹۶۲ء عیسوی)

jabir.abbas@yahoo.com

استدلال کرے دراں حالانکہ وہ بنیادی طور پر انجیل کامستقذ نہ ہو اس کے علاوہ مد مقابل سے استدلال اور مناظرے کے سلسلے میں ایک بات ہے جسے باب الزام "کہا جاتا ہے اور جس کی مختصر سی تشریح یوں کی جاتی ہے کہ: مد مقابل کو اس محیط میں گھیر لو جسے انسنے اپنے لئے پسند کر رکھا ہے" اور یہ علماء کے درمیان ایک مسلم امر ہے جس کے لئے ہم کسی دلیل کی مذورت صحیح نہیں کرتے: ایسی صورت میں ہماری اگفتگونہ عمومیت رکھتی ہے اور نہ ان تمام احادیث کی تصدیق کرتی ہے جنہیں ہم نے اپنی کتاب میں درج کیا ہے۔ کیوں کہ ان میں بعض علامم صحت سے ہمکار ہیں اس مفہوم میں کیا تو وہ خود قرآن کریم کے ارشادات ہیں۔ یا بھر عقل سیم ان کو تسلیم کرتی ہے یا یہ کہ لوزینت کی شایعیں ان کے درمیان سے چھوٹتی ہیں چلہے یہ شایعیں صنیفت ہی کیوں نہ ہوں ایسی حالت میں ہم صرف ان احادیث پر بھروسہ کرتے ہیں کہ مذکورہ احادیث عالم رواست میں۔

"احادیث" سے تعلق رکھتی ہیں اور درحقیقت خَلِيلُ الدِّلَالَهُ ہیں اور اس طرح وہ درجہ قطعیت تک نہیں پہنچ سکتی اور دینی عقائد میں ان سے برداشت نہیں کیا جاسکتا۔ اس کے علاوہ یہ احادیث باعتبار مسائل الْوَسْطَى نے اپنے ہیں مذاق الفاظ کے ساتھ جنہیں پیغمبر ﷺ نے اپنے لبہای مبارک سے ادا کیا تھے۔ اس دلیل تکتے کے بارے میں جس طرف ڈاکٹر طہ احیین نے ہماری توجہ متعطفت کی ہے، ہمارا جواب اتنا ہی ہے ہمیں امید ہے کہ ہمارا یہ جواب انھیں اور ان کے ہم عقیدہ تمام دانشیں کو مطمئن کرے گا۔ کیونکہ یہی دانشندوں کا گروہ میرے لئے کافی ہے اور اس کے علاوہ مجھے کسی سے کوئی سروکار نہیں ہے۔

jabir.abbas@yahoo.com

زنگنه

# ضیمہ



## بِكَ أَذْلَاب

## (صَاحِبُ الْجَلَالِ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ)

حضرت سلمان محمدی رضوان اللہ علیہ صحاہ میں سبے عظیم المرتبت صحابی تھے۔ ان کی اس عظمت و جلالت کے نمونے کے طور پر ہم اپنے قارئین کی خدمت میں عظیم سنی دانشوار اور مشہور اور مستند محقق جناب ڈاکٹر حمید اللہ کی عربی کتاب "الوثائق ایسا یہ" کے اردو ترجمہ ص ۳۳۶ - ۳۳۷ سے حصہ حسیتی مرتبہ حیثیتی اللہ علیہ السلام والواعظات کا ایسے حکم نامہ پیش کر رہے ہیں۔ جو حضرت سلمان رضوان اللہ علیہ کی جلالت عظمت کی واضح ترین سند ہے۔ اس کتاب کا یہ ترجمہ جس کے حوالے سے ہے یہ حکم نامہ پیش کر رہے ہیں مولانا ابو الحسنی امام خان نو شہزادی نے کیا ہے جسے مجلس ترقی ادب نے ۱۹۶۰ء ار عیسوی بیس لاہور سے شائع کیا ہے۔

الوثائق ایسا یہ" ڈاکٹر حمید اللہ کا وہ تحقیقی مقالہ ہے جس پر انہوں نے فرانش سے پی، ایچ۔ ذی کی ڈگری حاصل کی ہے اور جسے تمام سلمان علام نے مستند تسلیم کیا۔ نیز اس حکم نامہ کا اصل نسخہ بھی محفوظ ہے۔

## درمان نبوی

## سلمان فارسی (المجوسی)

مولف علام نے یہ فرمان حاصل کیا۔ سر جم شید عیتیجی بھائی نیت  
ریس اعظم از مجوہی ہند بھلی کے چور کے ۱۲۲۱ یزد مطابق ۱۸۵۱ء میں  
چھپا رہا یہ فرمان امیر المومنین علی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے قلم سے  
سرخ رنگ کے چھڑے پر لکھا ہوا ہے۔)

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿١﴾  
 یہ وثیقہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے ہے۔ ہمہ  
 فردوں این شخصان برادر سلطان رضی اللہ عنہ، ان کے اہل بیت اور  
 جمل پس ماننے گا ان سلطان ہمدی فردوں کے لئے۔ ان میں سے جو لوگ  
 اسلام قبول کر لیں اور وہ لوگ بھی جو اپنے قدیم دین پر قائم رہیں تو ان  
 طبقوں کے لئے ہے۔

سلام ہوتہ پڑا!  
 اللہ تعالیٰ نے مجھے اور تمام بني ذرع بشر کو لا الہ الا اللہ وحدہ  
 لا شريك له کہنے کا حکم دیا ہے۔

خدا ہی مخلوق کا پیدا کرنے والا اور تمام امور کا سبب ہے اس کے  
 خالق ہونے کے ساتھ تمام مخلوق کی حیات و جمات ان کے ہاتھ میں  
 ہے اور حشر کے بعد سب کو اسی کے سامنے پیش ہونا ہے۔  
 بالآخر ہر ایک کے سے زوال و فنا ہے، حل نفسم خالق الموت  
 اللہ کے امر حکم کے خلاف کچھ نہیں ہو سکتا نہ اس کی سلطانی کو زوال  
 کا خطہ ہے۔ اس کے جلال کی کوئی حد و نہایت نہیں نہ کوئی اس کی  
 بازشانی میں شرکیہ ہے۔

وَسَبِّحَاتْ مَا لَكَ السَّمَوَاتُ وَالْأَرضُ الَّذِي يَقْلِبُ  
 الْأَمْوَالَ كَمَا يُرِيدُ

(وہ ہر خانی سے منزہ مالک ہے زمین اور آسمان کا اور خود  
 مختار ہے اپنے کاموں کے نفاذ میں)

وہ ع حقوق کے اقسام میں تصور اور اصناف فرماتے ہے اور منزہ ہے  
میل و تعالیٰ سے، تعریف اس کے اوصاف کا احاطہ کب کر سکتی ہے۔ ذہن  
اس کی کذ کے لئے لاکھ سوی کرے مجھے سو دہے اس نے اپنی کتاب (قرآن)  
کو اپنی تعریف سے شروع فرمایا اور ہمارے لئے اس تعریف کو عبادت قرار  
دیا۔ بندوں کی طرف سے اپنی حمد و شکر پر خوش ہوتا ہے۔ بنی آدم کی طرف  
سے اس کی حمد و شکر اس حد تک پہنچ چکی ہے کہ اس کی حمد کرنے والوں میں سے  
بھی کوئی اس کا شارہ نہیں کر سکتا۔ میں اس ذات وحدہ لا شریک کا اقرار کرتا  
ہوں جو ہر عینہ و سر پر خوبی کے ساتھ نگراں ہے۔

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُوكُو وَاللَّهُ يَوْمٌ ضَنْعَظْتَهُ  
الْأَرْضَ وَنَفَخْتُ نَارَ الْجَهَنَّمَ، وَالْفَزَعُ الْأَكْبَرُ وَالنَّدْمَ فِي الْخُوفِ  
بِيَتِي يَدِي رَبِّ الْعَالَمِينَ إِذْ تَحْكُمُ كُلَّاً ذَلِكَ الْمَرْسَلُونَ  
لَتَسْئَلُنَّ عَنِ النَّبَاءِ الْغَطَّيمِ وَلَتَعْلَمُنَّ بِنَاءَ بَعْدِ حَيْنٍ.

رائے بنی آدم! خدا سے ڈر و اور اس دن کا تصور کرو جس روز  
زمیں شق ہو جائے گی جہنم کی آتشیں پیش سے نصادر نہ ہو جائے گی  
اس خوف ناک و ہشت دیشیانی اور رب العالمین کے حضور جواب طلبی سے  
میں تمہیں سابق رسولوں کی مانند متبہہ کرتا ہوں قیامت کے دن تے  
جس کا یقین تھا بھی ذرا دیر کے بعد کرو گے۔

جو شخص میری رسالت پر ایمان لائے اور مجھ پر خدا کی طرف سے نازل  
شده رحم کی نقدیت کرے وہ ہم میں سے ہے دنیا میں اس سے ہمارا کوئی

۱۔ سُنْ غَظَّ حَدَّ غَابَّاً كُوئي لَفْظٌ نَهْيٌ يَ..... طَحَّ بَحَثًا جَوْ سَاخْذِينْ طَبَاعَتْ  
کی ملٹی سے ظ ہو گی۔ یہاں اسکے معنی "فشارش" (لشکری الادب) مورذ ہیں۔ (متترجم)



اور ان کے لئے یہ مراعات بھی ہیں۔

- ۱۔ وہ غلاموں کی مانند پیشائی کے بال نہ کٹوایں۔
- ۲۔ اپنا زنار زیب گلورہتے دیں۔
- ۳۔ جزیہ اخیس تا قیامت معاف ہے۔
- ۴۔ ان کے آتش کدوں کی بجائی اور ان کی آمدی اور فروغ میں اعفیں آزاری ہے۔
- ۵۔ بیاس فاخرہ اور ہرستم کی سواری کا اخیس اختیار ہے۔
- ۶۔ رہائش کے لئے تعمیر مکانات اور اصطبل کی احجازت ہے۔
- ۷۔ اپنے طبعی پر جنائزے مے جلنے کے مجاز ہیں۔
- ۸۔ اپنے مذہب کے ہر ایک شوار کی پابندی کا اختیار ہے۔
- ۹۔ ہمارے تمام ذمیوں کے مقابلے میں وہ معززد موقر ہیں۔

ان کے لئے یہ مراعات سلطان رحمی اللہ عنہ کی وجہ سے تمام مومنین رحمہ اللہ پر راجب ہیں ان مراعات پر صحیح و حجی الہی سے یہ اظہار ہوتی ہے کہ:-

ان الجنة لسلمان، اشتوق من سهاد الى الجنة  
رجنت سلمان کے لئے ان کی زیارت کی زیادہ مشتاق ہے۔ اس شوق  
کے مقابلہ میں جو سلمان کو رجنت کے بارے میں ہے۔)

سلمان معتقد اور امین و خیر انداز ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کے ساتھ جملہ مومنین کے نزدیک اور وہ ہم ہی میں سے تو ہے۔  
اس فرمان میں سلطان کے اہل بیت اور پس مانندگان کے لئے جن مراعات  
اور احسان کا تذکرہ کیا گیا ہے زہمار کوئی سلطان ان میں داخل انداز ہو۔ یہ  
یہ مراعات سلطان کے مانندان میں سے سلطان اور ان میں سے اپنے تیریم  
وین پر قائم رہنے والے ہر دو صنف کے لئے یہ کام ہیں۔

مسلمانوں میں سے جو شخص میرے ان احکام پر عمل پرداہوں کے لئے خدا تعالیٰ کی رضامندی ہے اور جو شخص اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت کرے اس پر تاہم قیامت خدا کی لعنت ہے۔

جس شخص نے پس ماندگار سلمان کی تنظیم کی اس نے میری تحریم کی اور وہ عند اللہ بھلائی کا حقدار ہوا اور جس کسی نے ان کو ایذا اپنچاہی اس نے مجھے تکلیف دی میں قیامت کے روز اس سے انتقام لوں گا۔ اس کی جزا جہنم ہے اور میں اس کی شفا عست سے بری ہوں۔

وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ  
(تم پر سلامتی اور تمہارے رب کی طرف سے انتقام ہو)

کاتب : علی بن ابی طالب (آلہ و)

حکم : رسول اللہ ﷺ  
بیو جودگی۔ ابو بکر، عمر، عثمان، طلحہ، زبیر، عبدالرحمن بن عوف سلمان، ابوذر، عمار، حبیب، بلال، مقدار بن اسود بشول بے شمار مومنین کے۔ رضی اللہ عنہم و علی الصحاہ اجمعین۔

ووچھر نے ددیت بیان کرنے کا منیجِ مریبیا اور مادا بیو  
73 پیٹ کی خاتمہ رسول سے دوستی کی۔



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## القدری صحیت متن آیات شیخ المصیرہ

میں نے (شیخ المصیرہ) میں مندرج آیات قرآنیہ کو  
حرفاً حرفاً پورے عنروں امعان لفڑ سے پڑھا۔ میں  
لصروف کرتا ہوں کہ ان آیات کے متن میں کوئی کمی  
بیشی اور کتابت میں کوئی غلطی نہیں ہے۔ انشاء اللہ

حافظ محمد سین سند یافتہ

۱۰۔ ام زاداب، ۲، جد

۱۹۵۱ ت ۱۹۵۲ء

امام نایاب جامعہ مسجد لیاقت آباد راچی

## انصار حسین و اسطی کے اہتمام سے شائع ہونے والی چند اہم اور معیاری کتابیں

**بیان البلاعۃ**  
(بیان انگریزی)  
ایرانی مولویین حضرت علی علیہ السلام کے کلام پر مشتمل ایک  
الیسا عظیم الشان مجموعہ ہے جس میں تعمیر النانیت و اخلاق کی کوشش  
النانیت کے لئے دکھوں سے نجات کا فلسفہ اور نوع النانی  
کے لئے مکمل ضابطہ حیات موجود ہے۔

مترجم: سید محمد عسکری جعفری      قیمت: ۲۰/- روپیہ

**اسوة الرسول**  
(اسوة الرسول ص)  
حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حیات طیبہ پر  
جلد اول و جلد دوم۔ جامع اور عظیم کتاب۔  
مولف: سید اولاد حیدر فرقہ بیکاری      قیمت جلد اول: ۳۵/- جلد دوم: ۳۲/-

**میراث انبیاء**  
علیہم السلام  
تاریخ کربلا اور قربانی نواسہ رسول ﷺ کی منفرد، تفصیلات سے  
اعلیٰ وارفع، مناظرے سے پاک خالص عالمانہ بحث پر مشتمل  
تاریخ صبر و رضا۔

مولف: سید مجتبی حسین شمس آبادی      قیمت: ۲۰/- روپیہ

**فقہ اسلامی**  
(مدیریت سے حلہ تک)  
اسلامی فقہ کے ارتقائی مدارج اور عدید ہے عہد علماء کے خدمت  
کا تعارف از: شیخ محمد مہدی آسمی و سید حسین مرتضی

**آیات محکمات**  
(باقیہ حصص زیر طبع ہیں) مولف: سید حسن علی خان  
بجواب آیات بینات (مولف: نواب محسن الملک) قیمت: ۲۰/- روپیہ

**غم چاودا**  
استاد قمر جلالوی کا شاہ ہنگار مجموعہ مراثی

ترتیب: حضرت مجاہد لکھنؤی      قیمت: ۱/- اروپیہ

**اوچ قمر**  
استاد قمر جلالوی کا مجموعہ غزلیات

ترتیب: حضرت مجاہد لکھنؤی و انصار حسین و اسطی۔ قیمت: ۵/- اپریل

**چند ذمیر طبع کتب**

طبع معصومین تحقیق جدید، صوفی شعراء بارگاہ رلنٹونی میں، وادی مہران میں تشویح،  
مسلم اول شہزاد علی، اسوہ الرسول ﷺ، مصباح الظمآن نیز نادر و ستاویز "روح مفکرین شیعہ"

**معیاری کتب کی اشاعت کا مراکز**  
**المشهد یونیٹ ایجنسی** ایم بی۔ لیاقت آباد۔ کراچی